Epilogo de Gobernar con Don Quijote

il

e .
L4

o) - @

e F "',

L
#

va i b g

WAy o8 .-
Tiempo de lectura: 12 min.

Ismael Pérez Viqil

No es facil concluir un tema como este, por ello comenzaré por mencionar la opinién
de autores — que no son muchos— que han destacado los aspectos politicos de la
obra de Cervantes: Don Quijote de la Mancha; sin embargo, entre ellos hay algunos
nombres importantes, como Miguel de Unamuno, José Ortega y Gasset; algunos
autores marxistas, el propio Carlos Marx y mas cercano a nosotros —respetando y
siguiendo su propia clasificacién— el marxélogo: Ludovico Silva. Veamos,
brevemente que plantea cada uno de esta pequefa seleccién.

Algunos autores y don Quijote


https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/ep%C3%ADlogo-gobernar-don-quijote
https://www.digaloahidigital.com/index.php/taxonomy/term/1707

Miguel de Unamuno, en “Vida de Don Quijote y Sancho”, propone una lectura
politica, una «cruzada» para rescatar a Don Quijote de manos de los «bachilleres»,
racionalistas y burdcratas, para diferenciarse de la razén y la ciencia europeas y
acercarse a la «locura» quijotesca de la fe y la voluntad, en una politica del
irracionalismo heroico.

José Ortega y Gasset, en “Meditaciones del Quijote”, ve reflejada en el Quijote la
tragedia de Espafa; un personaje, heroico, que intenta imponer su voluntad —»Yo
soy yo»— a una realidad —»mi circunstancia»— que no lo acepta. Politicamente,
Ortega usa esto para criticar la falta de liderazgo que conduzca a Espana para salir
de la decadencia nacional.Karl Marx, y el marxismo en general, ven al Quijote como
un documento histérico que retrata al feudalismo y el nacimiento del Capitalismo. La
“locura” de don Quijote era precisamente vivir bajo las reglas de la caballeria en un
mundo que ya habia comenzado a vivir bajo reglas burguesas: “Don Quijote pagé
caro el error de creer que la caballeria andante era compatible con todas las formas
econdmicas de la sociedad.»Ludovico Silva, “marxologo” venezolano al reflexionar
sobre la «Plusvalia ldeoldgica», plantea que la ideologia es la falsa conciencia de la
realidad, y eso es lo que los libros de caballerias eran para don Quijote: no veia la
realidad —molinos, rebafios, ventas, etc.— sino lo que los libros de caballerias le
decian que debia ver: gigantes, ejércitos, castillos; sin embargo, Silva, filélogo y
poeta al fin, para él la locura de Quijote no es psiquiatrica, sino linguistica y social,
de alguien que sustituyé la realidad por imagenes y palabras.

La otra mirada

Cuando propuse “otra mirada”, otra lectura, de Don Quijote de la Mancha, es porque
estoy convencido que, en su obra, Cervantes no se limita a parodiar los libros de
caballerias, sino que a través de su novela se reflexiona y discuten cuestiones
esenciales de la vida social y politica, de su época y hasta nuestros dias. Aunque son
multiples las visiones y las formas de acercamiento a su obra, yo escogi una
“mirada” politica. A través de algunos personajes, diseminados por toda la novela, y
especialmente mediante los consejos a Sancho Panza acerca de cdmo gobernar, y la
breve experiencia de gobierno de este en la insula de Barataria —apenas diez dias—,
el autor plantea una reflexion sobre la libertad individual y el ejercicio del poder. Los
episodios, aparentemente secundarios para el propdsito de analizar los principios de
gobierno de don Quijote, sin embargo, revelan una visidn critica sobre la legitimidad
de las decisiones impuestas y sobre los fundamentos del gobierno, el de su épocay
proyectado a hoy. Entre las diversas posibilidades, hay dos hilos de historias en el



Quijote que quiero destacar —y sobre las cuales proponer esa “otra mirada”— que
llamaré: “Buscando la Libertad” y luego, los consejos a Sancho Panza acerca de
cémo gobernar.

Buscando la Libertad

Por ejemplo, en el capitulo 29 de la Primera Parte del Quijote, Cervantes introduce, a
través de la historia de Dorotea y Cardenio, una reflexién que trasciende lo amoroso
para convertirse en una meditacion sobre la libertad individual, el poder y el derecho
de cada persona a decidir su propio destino, lo cual tiene claras resonancias e
implicaciones politicas y sociales

Cervantes resalta durante varios capitulos, a través de los abusos contra Dorotea
por parte de Fernando, que la voluntad de los individuos debe prevalecer sobre la
imposicién externa; proyecta, ademas, una critica a los abusos de poder de la
nobleza y aristocracia de la época y en general de todos los que creen tener derecho
a disponer de la vida de los demas. La defensa, en el caso de Dorotea y Cardenio,
nos plantea —si asi lo queremos ver— el principio, muy moderno, de que el
consentimiento de los gobernados es lo que confiere legitimidad politica y social y
no la fuerza o el privilegio. Esa defensa del “caballero andante”, en varios episodios
gue he mencionado en mis articulos anteriores —los galeotes, la dama vizcaina,
Dorotea y Cardenio, y otros— Cervantes al plantear que nadie puede ser forzado
contra su voluntad, va mas alla del idealismo, la irrealidad o la fantasia del Quijote, y
se convierte en una verdadera metafora de la libertad politica frente a la tirania, que
trasciende siglos, hasta nuestros dias.

Algunos pasajes, como el mencionado de la historia de Dorotea y Cardenio —una
mujer engafnada y un joven despojado de su amor— nos permiten leer el Quijote no
solo como satira caballeresca, sino como un texto que propone algunos principios
basicos, precursores de debates mas contemporaneos sobre derechos humanos e
individuales. Cervantes, al dar voz a personajes marginados, cuestiona las jerarquias
sociales y politicas de su tiempo, en donde plantea —trasladandolo al campo
politico— que la libertad y el consentimiento son esenciales para cualquier forma de
justicia y gobierno. En esta parte de la novela, como ya dije, Cervantes trasciende lo
anecdotico amoroso para convertirse en una meditaciéon sobre la libertad y el poder.
Cervantes, con su habitual ironia y hondura, convierte las desventuras amorosas en
una muestra de las tensiones sociales y politicas de su tiempo. Veamos entonces, en
mds detalle, como es el desarrollo de estos principios en la obra cervantina.



Los principios fundamentales

Para mi hay tres principios o ideas fundamentales, que se repiten de diversas
maneras, a todo lo largo de Don Quijote de la Mancha: la contradiccidon entre
idealismo y realidad; la defensa de la justicia, del débil, expresado en el deber
caballeresco; y la dignidad humana, que se expresa en la defensa de la libertad o la
realizacién de la libre voluntad. El mundo caballeresco de don Quijote, versus la
realidad, nos invita a desarrollar la imaginacién, los suefos, el idealismo y
confrontarlo con la realidad; ese mismo mundo caballeresco lleva al Quijote,
constantemente, a deshacer “...todo género de agravios...” y a defender a los
débiles, desvalidos y menesterosos, frente a una sociedad de castas, de separacion,
de privilegios donde los poderosos abusan de ese poder; y llevan a Cervantes a
plantear la libertad, el ejercicio de la voluntad como valores supremos: “la libertad,
Sancho es uno de los mas preciosos dones que a los hombres dieron los cielos...por
la libertad, asi como por la honra se puede y debe aventurar la vida...” (Parte Il, cap.
LVIIl).De esta manera, podemos concluir que Cervantes, en medio de la locura o el
fracaso de su personaje, nos presenta la justicia y el deber moral como como
fundamentos de un buen gobierno y de la ética personal, aun cuando —y lo vemos
en las desventuras de don Quijote— sea dificil aplicarlos en la practica. Estos tres
principios, como dije, diseminados y recurrentes a lo largo de la novela, son los que
han hecho del Quijote una obra infinita, inagotable, eterna, universal, para la
filosofia politica, la ética y la condicidn humana en cualquier época.Etica del poder y
buen gobiernoEn el capitulo 29 de la Primera Parte, Cervantes presenta la historia
de Dorotea y Cardenio como un drama intimo que trasciende lo personal, para
convertirse en una meditacion sobre la libertad y el poder; y en los capitulos de la
insula Barataria (Parte Il, caps. 42-53), Cervantes nos lleva a una reflexiéon en el
terreno de la politica y el gobierno. Sancho Panza, antes de ser gobernador, recibe
consejos de Don Quijote que resumen la ética del poder: “Haz gala, Sancho, de la
humildad de tu linaje, y no te averguences de decir que vienes de labradores” (cap.
42). El buen gobierno, seguin Cervantes, no depende de la nobleza ni del rango, sino
de la prudencia y la justicia. Durante su mandato, Sancho dicta sentencias célebres
—“Dad al hombre el juramento, y si jura, soltadlo; que no estd en mi mano hacer
mas” (cap. 45)— y con estas decisiones, Sancho protege la dignidad de los
gobernados y evita abusos, mostrando que el poder politico legitimo consiste en
garantizar la libertad y la equidad. Sin embargo, al final reconoce sus limites: “Yo no
naci para ser gobernador, ni para defender insulas ni ciudades” (cap. 53), lo que
subraya la dificultad de convertir los ideales en practica politica.



La conexidn entre ambos momentos es, para mi, evidente: en el capitulo 29,
Cervantes defiende la libertad como derecho individual frente a la imposicién de los
poderosos; en la insula Barataria, muestra que esa misma libertad debe ser el eje
del gobierno justo. La experiencia de Dorotea y Cardenio denuncia los abusos de
guienes creen tener autoridad sobre la vida ajena. A través de esos personajes, en
una trama divertida, Cervantes nos muestra que la libertad individual es esencial y
gue el poder arbitrario destruye tanto la justicia como la armonia social. Por otra
parte, los consejos de don Quijote a Sancho y la experiencia de gobierno de este,
revelan que el poder politico solo es legitimo cuando se ejerce en favor de la libertad
y el bienestar comun. De esta manera don Quijote, mas alla de su locura, nos brinda
a los contempordneos, una visién coherente: la politica no puede desligarse de la
moral y el respeto a la libertad individual es la base de cualquier forma de gobierno
legitimo. Importante leccién para una época, la nuestra, en la que muchos piensan
que los problemas del mundo no se pueden resolver en el marco de los valores y los
principios, llamémoslos, democraticos.

Libertad y poder

Lo que quiero resaltar, a los fines de lo que he venido describiendo y analizando, es
gue con la trama que comienza en el capitulo 29 —el caso de Dorotea, Cardenio,
Luscinda y Fernando— Cervantes, con su habitual ironia y hondura, nos recuerda
que la libertad individual es el fundamento de toda justicia y que el poder arbitrario,
sea en el ambito privado o en el politico, destruye la armonia social. En ese capitulo,
una historia sentimental se convierte en un ensayo narrativo sobre la necesidad de
respetar la voluntad de los individuos. En Dorotea y Cardenio late la misma
exigencia que Sancho Panza descubrira en la insula Barataria: que gobernar, amar o
convivir solo es legitimo cuando se respeta la libertad de los otros.

Ambas historias, la de Dorotea y Cardenio, junto con la satira del gobierno de
Sancho, muestran que Cervantes concibe la libertad como el nldcleo de toda
convivencia justa. En el ambito privado, la imposicién de Fernando destruye la
dignidad y el amor verdadero; en el ambito publico, el poder sin prudencia ni
respeto conduce al fracaso del gobernante. De este modo, el Quijote se convierte en
una obra que trasciende la literatura caballeresca para ofrecer una meditacion sobre
la politica y la moral: la libertad individual no es solo un derecho personal, sino el
fundamento indispensable de cualquier forma legitima de gobierno.Comparacién
con Platén Pero esta reflexién, esta “otra mirada” comenzé con el nombre de Nicolas
de Maquiavelo y una breve alusién a su obra; por lo tanto, creo que es justo



terminar con una reflexién y comparacién de los principios fundamentales que
hemos resumido de don Quijote, con la éptica de Maquiavelo e incluiria a un griego
clasico, como Platdn, por ejemplo, dado que Cervantes y su personaje se nos
revelan como verdaderos platénicos. Aunque Cervantes pudo haber conocido El
Principe, publicado 60 afos antes de comenzar a escribir su obra.

En La Republica, los principios para un buen gobernante difieren, solo en matiz, de
los consejos de Don Quijote, ya que Platén cree también en la importancia de la
justicia, pero la vincula estrechamente con la sabiduria y para él, el gobernante
debe ser un “filésofo-rey”, una figura que ha alcanzado la sabiduria, para saber qué
es lo justo y no solo hacer justicia, sino entenderla profundamente; vemos asi como
se asemeja en algo al consejo de don Quijote a Sancho de que gobierne con justicia
y no se deje llevar por las apariencias; pero, Platén tiene una visién mas intelectual
y académica del liderazgo y advierte también de la tentacién de los halagos, ya que
un gobernante sabio no debe actuar por orgullo o deseo de reconocimiento. Este
consejo coincide con el de Don Quijote, aunque Platén lo enfoca mas en la formacién
intelectual y ética que en el comportamiento moral cotidiano. De alli se desprende
que un gobernante debe haber sido educado en las artes y las ciencias, para que
pueda tomar decisiones sabias para el bien comUn. Don Quijote, por su parte, no
enfatiza tanto la educacién formal, sino mas bien el comportamiento ético y la
moderacién; ademas, recordemos que Sancho ni siquiera sabe leer, aunque esto no
lo descalifique, a los ojos de don Quijote para ser un buen gobernante.

Nicolas Maquiavelo

Maquiavelo, por otra parte, tiene una visién muy diferente y sus consejos al
gobernante pueden parecer mas pragmaticos y menos idealistas que los de Platén y
por supuesto que de los de Don Quijote. Maguiavelo nos describe que en la practica
los gobernantes se muestran y son crueles o despiadados para mantener el poder y
—en El Principe— sugiere que la moral tradicional puede ser sacrificada por el bien
de la estabilidad politica. No ve, como don Quijote, que la justicia sea un fin en si
mismo, sino un medio para mantener el poder y de alli que nos diga que para el
gobernante “es mejor ser temido que amado”, ya que el temor es mas controlable
que el amor. Claramente para Maquiavelo la politica de su época era un juego de
poder, no de desarrollo de ideales elevados; por lo tanto, el gobernante debe ser
pragmatico y capaz de adaptarse a las circunstancias. A don Quijote, ya vemos que
no le incumben mucho las realidades politicas y estd mas enfocado en una moral
idealista y caballeresca.



Conclusion:

Los consejos de Don Quijote a Sancho reflejan una visidn moral e idealista del
gobierno, en la que se valoran la justicia, la moderacion y la prudencia, pero sin un
conocimiento profundo de la politica o de la psicologia humana. Don Quijote se
acercaria mas a Platén, pues ambos coinciden en la importancia de la justicia,
aunque Platén pone mas énfasis en el conocimiento y la educacién filoséfica. Ambos
proponen un modelo de gobierno que se fundamenta en la virtud y en la busqueda
del bien comun; pero, Platén parte de la filosofia y don Quijote de la ética
caballeresca.

Para Maquiavelo, por otra parte, en su descripcién de El Principe, esto seria una
visidn ingenua. Para mi, El Principe es una descripcién de la realidad que observé
Maquiavelo y por eso se aleja completamente de la vision “moralista” de don Quijote
y adopta una postura pragmatica y realista y describe un gobernante pragmatico,
astuto y capaz de recurrir al engano o a la fuerza si la conservacion del poder lo
exige. La virtud, en su sentido clasico, queda subordinada a la eficacia politica: lo
importante no es ser justo o compasivo, sino mantener la estabilidad y la autoridad;
para el gobernante que describe Maquiavelo la estabilidad y el poder son mas
importantes que la justicia.

Los consejos de don Quijote a Sancho parten de un ideal caballeresco y moralizante
para hacer un gobernante justo y virtuoso. Para Platon esto se refleja en su idea del
“filésofo-rey”; para Maquiavelo, ya lo vimos, esto seria una visién ingenua. En
cualquier caso, aqui dejo en un simplificado resumen, estas visiones del mundo, que
en el fondo difieren menos de lo que nos suelen presentar.

https://ismaelperezvigil.wordpress.com/

ver PDF
Copied to clipboard



https://www.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/12912
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/ep%C3%ADlogo-gobernar-don-quijote&title=Epílogo de Gobernar con Don Quijote
https://twitter.com/intent/tweet?text=Epílogo de Gobernar con Don Quijote+https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/ep%C3%ADlogo-gobernar-don-quijote
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/ep%C3%ADlogo-gobernar-don-quijote
mailto:?subject=Epílogo de Gobernar con Don Quijote&body=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/ep%C3%ADlogo-gobernar-don-quijote

