
El nuevo espíritu reaccionario 
Tiempo de lectura: 14 min.
Fernando Mires
Dom, 29/01/2023 - 12:59

Podemos utilizar el concepto «reaccionario» en dos sentidos. En sentido usual o en
sentido literal. En sentido literal, reaccionario es alguien que acciona frente a una
determinada realidad percibida como negativa o peligrosa. En sentido usual, el
concepto reaccionario aparece como antípoda del concepto «revolucionario» y
generalmente toma las formas de una protesta social y políticamente organizada. En
este artículo nos referiremos a ambas actitudes: como reacción frente a un hecho o
fenómeno determinado y como antípoda de la revolución. Para mejor diferenciarlas
llamaremos a las primeras, reacciones reactivas y a las segundas; reacciones
reaccionarias.

La revolución que nadie soñó

La segunda reacción, la contrarrevolucionaria, supone la previa existencia de una
revolución. Y revolución es un cambio profundo en los órdenes que forman parte de
una existencia colectiva. Fue esa perspectiva la que me llevó hace varios años, con
ocasión de cambios observables en diversos campos de la vida occidental, a escribir
un libro bajo el título La Revolución que nadie soñó. En ese libro me refería a
cambios históricos, entre ellos a la sustitución del modo de producción industrial por
el modo de producción digital, impulsor de esa otra transformación que llevaría a la
globalización de los mercados. Sobre esa plataforma hicieron su puesta en escena
los movimientos ambientalistas y las corrientes identitarias, indigenistas, religiosas
y sobre todo de género, llevando estas últimas a rupturas radicales en las relaciones
intersexuales.

No por último me referí en el mencionado texto a la revolución político-democrática
que determinó la caída de tres tipos de dictaduras: las militar-integristas de España,
Portugal y Grecia, las militares pretorianas del cono sur latinoamericano y, por
supuesto, la gran revolución política que llevaría a la ruina del mundo comunista a
partir de 1989-1990. El ideal de la república democrática parlamentaria parecía
haberse impuesto a nivel global por sobre el ideal de la república autoritaria y-o

https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/nuevo-esp%C3%ADritu-reaccionario
https://www.digaloahidigital.com/index.php/taxonomy/term/1698


dictatorial.

Finalizaba el mencionado libro con un intento de analizar una transformación –según
mi opinión, determinante– a la que llamé «revolución paradigmática» cuyo objetivo
fue caracterizar a transformaciones en los estilos de pensamiento, en los modos de
percibir la realidad, en fin, en todo eso que Hegel llamó “espíritu del tiempo” (
Zeitgeist). Lo que no escribí –aunque sí lo pensé– es que no hay revolución sin
contrarrevolución. Debí haberlo hecho: la existencia de una contrarrevolución es la
prueba fáctica de que ha habido una revolución.

Pienso en el pasado reciente, observo el presente que nos acosa, y presiento, como
otras veces ha sucedido, que la historia no se repite, aunque avanza o retrocede de
acuerdo a ritmos imposibles de ser previstos. Así pensado, no solo las revoluciones,
también las contrarrevoluciones configuran el carácter político de las naciones. Cada
nación es tributaria de su propia historia.

No podemos olvidar por ejemplo que la Europa de nuestros días tiene dos madres
religiosas: la reforma y la contrarreforma, así como también dos madres políticas: la
Revolución Francesa y la Santa Alianza. No podemos olvidar tampoco que la
revolución industrial trajo consigo al movimiento obrero y que sobre su existencia
fue montada la idea del futuro socialista, el que para muchos occidentales tomó
forma inicial en la despótica pero «objetivamente necesaria» URSS de Stalin. Pues
bien, contra el socialismo o comunismo, surgió el anticomunismo, cuya forma más
exacerbada, digamos, su engendro monstruoso, fue la aparición del fascismo
europeo. Como señaló el historiador alemán Ernst Nolte, el nazismo irrumpió como
producto del miedo frente al avance de la URSS. Un miedo justificado, por lo demás.

El sueño húmedo de Stalin era construir un imperio ruso en nombre de un
comunismo europeo dirigido por la URSS. En contra de esa distopía convertida en
realidad, apareció primero una reacción reactiva (incluso al interior de los partidos
socialistas y o socialdemócratas) y después una reacción definitivamente
reaccionaria: El anticomunismo, independizado del comunismo, como legitimación
ideológica de diversos regímenes dictatoriales. Así se explica por qué, aunque el
comunismo ya no existe, el anticomunismo lo ha sobrevivido como ideología.

Pues bien, esa intuición relativa a que «la revolución que nadie soñó” podría traer
consigo una “contrarrevolución que nadie imaginó”, es hoy realidad . Tenía razón
Samuel Huntington con su «teoría de las olas». Desde fines del siglo XX hasta



aproximadamente el primer decenio del XXI, estamos asistiendo al avance
tormentoso de una ola contrarrevolucionaria: una contrarrevolución antidemocrática
que avanza a pasos agigantados desde Europa hacia el resto del mundo. Ese
también es el trasfondo de la guerra de Rusia a Ucrania. Como hemos escrito en
otras ocasiones, la Rusia de Putin ha logrado convertirse en la vanguardia militar de
casi todas las autocracias y dictaduras del mundo.

La ola contrarrevolucionaria

La ola contrarrevolucionaria comenzó a tomar forma visible a partir del surgimiento
de los así llamados partidos nacional-populistas europeos. Para muchos, una
repetición caricaturizada del fascismo originario. Para otros, entre ellos me cuento,
una respuesta casi lógica a las transformaciones que estaban teniendo lugar,
principalmente en Europa.

Los partidos mencionados, siguiendo el ejemplo del Frente Nacional de los Le Pen,
se sirvieron en un principio de los excesos de los fenómenos revolucionarios
aparecidos en la postrimeras del siglo XX. La sustitución del modo de producción
industrial por el modo de producción digital trajo consigo la extinción de la antigua
«clase obrera» (el Adiós al Proletariado, según André Gorz), la que fue reducida a
una masa de fuerte composición migratoria, con precarias organizaciones laborales
y sin representaciones políticas organizadas. Precisamente la carne de cañón
que necesitaba el nacional populismo emergente para generar la alianza
maligna que constatara Hannah Arendt en el fenómeno nazi: la alianza
entre las élites y la chusma.

Los movimientos ambientalistas, bajo esas condiciones, fueron y son rechazados por
los trabajadores urbanos y agrarios como agentes impulsores de formas de
producción ahorrativas de fuerza de trabajo y, por supuesto, por los empresarios
tradicionales, principalmente los vinculados a la producción agraria. A su vez, los
excesos exhibicionistas de los movimientos de género están siendo percibidos,
primero de un modo reactivo, después de un modo reaccionario, como una afrenta
escandalosa a la tradición, al orden, a la patria y, sobre todo, a la familia.

La oposición radical al aborto, al matrimonio igualitario, al transexualismo, ha sido
convertida en bandera de los movimientos nacional-populistas. Frente a la
globalización de los mercados y las olas migratorias que de ahí provienen, ha
aparecido un nuevo nacionalismo, si no fascista, con connotaciones fascistoides. En



países como Hungría, Polonia, Turquía, Serbia, Italia, y probablemente Croacia, ya
son gobiernos.

El movimiento trumpista (con o sin Trump) y sus secuelas sureñas, el bolsonarismo
en Brasil y el buckelismo en El Salvador (nadie sabe lo que podrá suceder en
Argentina) son partes de esa ola contrarrevolucionaria de carácter mundial, o si se
prefiere, global.

Antiguas dicotomías políticas, entre ellas la principal, la de izquierda-derecha, no
nos sirven demasiado para analizar los nuevos escenarios, toda vez que las llamada
derechas reivindican hoy gran parte de las tradiciones obreras (patriarcales,
autoritarias) y sectores de izquierda (Podemos, Insumisos, y la autoritaria izquierda
latinoamericana) apoyan incluso, en nombre de un oxidado antimperialismo, a
dictaduras que reivindican valores de la ultraderecha, entre ellos los que
representan las dictaduras de Rusia y de Irán (religiosos, nacionalistas, patriarcales).

Putinismo y trumpismo

Mi tesis: El nuevo pensamiento reaccionario ha tomado dos formas
principales. Una antioccidental, y otra interoccidental. Para decirlo de
modo simple, la antioccidental está encabezada por la Rusia de Putin y la
interoccidental por el movimiento que en los Estados Unidos lidera Donald
Trump. En torno a esos dos ejes rotan diversos movimientos en diferentes países
del globo. A primera vista los dos parecen ser muy distintos entre sí, pero,
analizados con más atención, podemos ver que sus equivalencias son innegables.

* Putin representa un regreso al pasado, a la era de los imperios nacionales. Trump
busca regresar con su América First, a aquel periodo donde Estados Unidos impuso
un imperio indiscutible sobre la economía mundial.

* Putin es partidario de un nacionalismo militar y territorial. Trump es partidario de
un nacionalismo económico. Ambos son enemigos de la globalización a la que
consideran un atentado a las soberanías nacionales. Por eso son abiertos enemigos
de la Europa moderna.

* Según Putin, Europa y la OTAN han robado a Rusia las naciones que “por derecho
natural” le pertenecían. Según Trump, la Europa decadente y burocrática ha
entregado su soberanía económica a China y convertido a los EE.UU. en un rehén de
la UE.



* Para Putin, los movimientos ecológicos y ambientalistas atentan contra la
economía rusa basada en la exportación de productos primarios. Para Trump no
existe deterioro del medio ambiente ni cambio climático. Los dos líderes son en ese
punto, radicales negacionistas.

* De acuerdo al ideario de Putin, los movimientos de emancipación sexual deterioran
la integridad del orden social basado en la familia patriarcal. Trump es seguido sin
condiciones por sectores que se plantean en contra de las libertades sexuales, de la
familia tradicional, del matrimonio igualitario.

* Putin es apoyado por la ultraconservadora iglesia ortodoxa. Trump por la mayoría
de las sectas conservadoras cristianas.

* En materias políticas, ambos son asesorados por ideólogos partidarios de la
democracia directa, basada en el «principio del caudillo», y en contraposición a la
democracia parlamentaria. La Duma, el parlamento, es en Rusia la oficina notarial
que da forma legal a las ordenes que imparte Putin. La toma del Capitolio, es decir,
la agresión al templo de la democracia liberal, seguido después por el clon brasileño,
muestra el desprecio a la forma parlamentaria que sienten Trump y los suyos.

En suma, ambos hombres, el presidente dictador y el expresidente populista, son
figuras señeras de la contrarrevolución antidemocrática de nuestro tiempo. De este
modo no puede extrañar que dos de sus equivalentes europeos, el húngaro Viktor
Orban y la francesa Marine Le Pen, sean fervientes admiradores de Putin y de Trump
a la vez. Por cierto, Putin y Trump no son idénticos. Pero la diferencia no
reside en sus personas, sino en el lugar donde habitan. Mientras Putin es
dictador de una nación sin tradición democrática, Trump es el jefe de la
oposición de una nación que es la madre de la democracia moderna.
Diferencia que seguirá haciéndose sentir. Los dos son enemigos del Occidente
político. Pero mientras Putin es un enemigo antioccidental, Trump es un enemigo
interoccidental.

¿Y China? China es otra historia. En cierto modo es otro planeta dentro de nuestro
planeta. La historia de Rusia está ligada por vecindad y cultura a la de Europa. La
historia de los Estados Unidos proviene de Europa. Probablemente desde la
perspectiva de Xi Jinping, como antes desde la de Mao, los conflictos que viven los
EE. UU., Europa y Rusia, tienen lugar en un barrio lejano al de China.



China, ese fue el veredicto de Kissinger, no se inmiscuirá en los conflictos
interoccidentales (para China, Rusia también es Occidente) a menos que sus
intereses, los económicos en primer lugar, así lo exijan. O que el virus democrático
se convierta en una pandemia que avance hacia los que considera sus reductos
(Taiwan, por ejemplo). En otras palabras, el espíritu del tiempo, hoy más
reaccionario que revolucionario, es exquisitamente occidental. China tiene sus
propios espíritus.

Los emisarios del espíritu

Hegel distinguía de modo platónico tres dimensiones (o formas de ser) del espíritu
universal. El espíritu absoluto, el espíritu objetivo y el espíritu subjetivo. Sobre el
espíritu absoluto no podemos decir nada, está más allá de la historia y más cerca
del infinito. Es un territorio reservado a los teólogos y a los santos. El espíritu
objetivo a su vez es lo que simplemente sucede y está dado, sin pasar por
evaluaciones. El espíritu subjetivo es el “cómo” percibimos lo que sucede.

De acuerdo a esa subjetividad, muchas veces expresada en lo que piensan las élites,
vale decir, los que hacen del pensamiento una profesión, prima la impresión de que
hoy, el espíritu del tiempo en su dimensión subjetiva es, si no reaccionario, por lo
menos reactivo. En eso pensaba después de haber dedicado una parte de mi tiempo
a leer el largo diálogo mantenido por dos dilectos representantes de la cultura
francesa, publicado en la revista Front Populaire.

No fue un debate, más bien una amistosa conversación. Dos personajes cultos, bien
informados, ocurrentes y, sobre todo, transversales, es decir, no seguidores ni de
una escuela, ni de una ideología, ni de un partido: Michel Houellebecq, escritor y
Michel Onfray, filósofo. Fue, como esperaba, un elegante diálogo entre dos
intelectuales de tomo y lomo.

Hablaron de esto y de lo otro, aunque todo enmarcado en el ya viejo tema de la
«decadencia de Occidente». Un tema que existe desde que Occidente existe, hecho
que me ha llevado a pensar en que la forma natural que tiene Occidente para
existir, es su decadencia.

Más superficial, y tal vez por lo mismo más brillante, Houellevecq cree haber
descubierto a la demografía como explicación de la decadencia occidental. Digamos
más claro: de las migraciones, sobre todo de las islámicas, hacia Occidente. De
modo que Occidente está perdiendo su personalidad cultural cristiana, la



que le dio forma originaria. En esa dirección hablaron de la tecnología, de la
americanización de Europa, de un concepto inextricable de Onfray llamado
«transhumanismo». Tuvieron algunos desacuerdos en el tema de la eutanasia, a la
que ambos terminaron por aceptar bajo determinadas condiciones. También
hablaron de la «idea de la muerte», y, por cierto, del tema en el que en más
concordaron: el de la cultura occidental (o de lo que ellos entienden por tal) en
peligro de desaparecer.

Pero sobre todo, Houllebeck y Onfray hablaron en contra de la homogenización de
Europa y del papel nefasto que según ellos juega la Unión Europea. Hasta que
llegaron al tema de Rusia, al que luego abandonaron, descubriendo tal vez que se
estaban metiendo en un brete peligroso del que sería difícil salir. Al menos Onfray
no siguió a Houellevecq cuando este dijo entender a la Rusia de Putin cuando
defiende su identidad cultural en contra de Europa, aunque no comparta los medios
criminales utilizados en contra de Ucrania.

Todo lo que además hablaron, era conocido de antemano: aversión a la migración
incontrolada, las incompatibilidades entre las culturas islámicas y las occidentales,
el complejo de culpa del ser occidental cuando acepta en otras casas delitos que no
acepta en las suyas, las hipocresías de algunas feministas cuando callan frente al
patriarcalismo musulmán en nombre de un izquierdismo que ya no existe. En fin, de
lo que en cualquiera cafetería o cantina hablan, quizás con modos menos cultivados,
una gran mayoría de franceses (lo de mayoría está demoscópicamente comprobado
por la alta votación que alcanzan el melenchonismo y el lepenismo). Pues bien, en
todo lo que hablaron, lo que quedó más claro, además del alto nivel cultural, fue el
bajísimo nivel político de ambos pensadores.

Para ambos el problema existencial de Francia y de Europa es de índole
predominantemente cultural. Para ambos, además, la cultura, en su forma de
religión o de tradición, comienza y termina en sí misma. El hecho de que en su
invasión a Ucrania, Putin hubiera puesto en primer lugar sus motivaciones culturales
en contra de Occidente por sobre toda ley, por sobre todo acuerdo internacional, por
sobre toda institución, los tiene sin cuidado. Ni por asomo llegaron a pensar que las
diferencias entre los diversos grupos que habitan una nación nunca podrán ser
resueltas por medios culturales sino por una instancia inventada por los
occidentales. Esa instancia se llama la política. Sobre todo, la política parlamentaria,
a la que no dedicaron una sola palabra.



Sin embargo, la frase que provocó escándalo en esa conversación, cuyo final fue
borrado con autorización de su autor, Houellevecq, fue su opinión sobre la población
islámica en Francia. Dijo Houellevecq «yo no quiero que se asimilen. Solo quiero que
dejen de robarnos y agredirnos».

Ahora bien, ahí yo no veo razón para escandalizarse. Ninguna persona debe ser
asimilada, pues la asimilación significa obligar a alguien a renunciar a su identidad,
sea esta cultural, social o política, y eso es profundamente antidemocrático.
Tampoco nadie quiere que en un país las masas migratorias agredan, roben, violen.
Pero para que eso no ocurra las leyes nos dan derechos pero también exigen
obligaciones a las que debemos someternos todos los habitantes (no solo
ciudadanos) de una nación, independientemente de nuestras creencias, tradiciones
o valores.

¿Costaba mucho decir eso tan simple a Houellevecq? ¿Por qué no lo dijo así o de un
modo parecido? La razón puede ser una: Houellebecq y Onfray son radicalmente
culturalistas, como son los putinistas cuando ponen a los derechos «naturales» de
un país por sobre toda la legislación internacional, como son los islamistas de Irán
cuando ponen a la voz de Dios representada en sus crueles sacerdotes, por sobre la
Constitución y sus leyes.

Houellebeck y Onfray, en fin, no solo hablaron por ellos. Esa fue mi impresión. De
una manera u otra se hicieron eco de un nuevo espíritu reaccionario, uno que en
Francia al menos, amenaza ser hegemónico.

Cuando la gente conversa y discute, sean vecinos comunes y corrientes,
profesionales, artistas o intelectuales, no son solo ellos los que discuten. De eso
estoy profundamente convencido: No somos tan soberanos ni autónomos como
creemos serlo. Aunque no lo queramos, somos emisarios no oficiales del espíritu que
predomina en cada tiempo. En ese punto creo que tenía razón Hegel. Y bien, el
espíritu de nuestro tiempo –ese es el problema– no solo no es hoy democrático, es
además radicalmente antidemocrático y, por lo mismo, antipolítico.

Houellebecq y Onfray no son reaccionarios en el sentido usual del término. Son dos
personas que reaccionan, como cualquiera de nosotros al, por Freud detectado,
«malestar en la cultura». Los reaccionarios vienen después. Son los que convierten
las reacciones de cada uno en sistemas de representaciones ideológicas.



Efectivamente, una cultura sin política solo produce malestar. Los
reaccionarios son los que politizan ese malestar. De ahí que, en el predominio
del espíritu reaccionario que asola nuestro presente, podemos ver la oscura
profundidad de una crisis política, una que cruza a Occidente de punta a punta. Ahí,
en esas profundidades, moran los putinismos, los trumpismos, los islamismos e,
incluso, opiniones extremas – a veces lindantes con la paranoia– como fueron
algunas de las emitidas por Houellebecq y Onfray. Y quién sabe cuánto más.

Twitter: @FernandoMiresOl

Fernando Mires es (Prof. Dr.), Historiador y Cientista Político, Escritor, con
incursiones en literatura, filosofía y fútbol. Fundador de la revista POLIS.

ver PDF
Copied to clipboard

https://twitter.com/FernandoMiresOl
https://polisfmires.blogspot.com/
https://www.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/1357
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/nuevo-esp%C3%ADritu-reaccionario&title=El nuevo espíritu reaccionario
https://twitter.com/intent/tweet?text=El nuevo espíritu reaccionario+https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/nuevo-esp%C3%ADritu-reaccionario
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/nuevo-esp%C3%ADritu-reaccionario
mailto:?subject=El nuevo espíritu reaccionario&body=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/nuevo-esp%C3%ADritu-reaccionario

