
Putin y la radicalidad del mal 

Tiempo de lectura: 13 min.
Fernando Mires
Dom, 23/10/2022 - 13:24

Uno de los más mal entendidos temas de los muchos que trabajó Hannah Arendt es
también uno de los más conocidos. Nos referimos al de la «banalidad del mal». No
han faltado incluso quienes imaginan que la gran filósofa de la política pensaba que
el mal era de por sí banal. Quienes hemos seguido el desarrollo del pensamiento de
Arendt, sabemos, sin embargo, que el concepto de banalidad es un derivado del
concepto de Kant acerca de la radicalidad del mal.

https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/putin-la-radicalidad-del-mal
https://www.digaloahidigital.com/index.php/taxonomy/term/1698


El caso Eichmann

Como es sabido, la proposición relativa a la banalidad del mal fue elaborada por
Arendt observando la personalidad y escuchando opiniones emitidas por Adolf
Eichmann durante el juicio a que fue sometido en Jerusalén. Acerca del concepto de
banalidad no faltaron quienes creyeron que Arendt intentaba minimizar los crímenes
cometidos por Eichmann. Nada más falso: Arendt estaba de acuerdo con la
sentencia de pena de muerte aplicada al acusado. En el último párrafo del
epílogo escribió Arendt su sentencia personal: la horca. Nada menos. Vale la
pena citar el párrafo en toda su extensión, pues ahí está concentrada la esencia del
argumento de Arendt acerca de la banalidad del mal. Como si estuviera dirigiéndose
directamente a Eichmann, escribió:

Tú mismo has hablado de una culpabilidad por igual, en potencia, no en acto, de
todos aquellos que vivieron en un Estado cuya principal finalidad política fue la
comisión de inauditos delitos. Poco importan las accidentales circunstancias
interiores o exteriores que te impulsaron a lo largo del camino a cuyo término te
convertirías en un criminal, por cuanto media un abismo entre la realidad de lo que
tú hiciste y la potencialidad de lo que los otros hubiesen podido hacer. Aquí nos
ocupamos únicamente de lo que hiciste, no de la posible inocua de tu vida interior y
de tus motivos, ni tampoco de la criminalidad en potencia de quienes te rodeaban.
Has contado tu historia con palabras indicativas de que fuiste víctima de la mala
suerte, y nosotros, conocedores de las circunstancias en que te hallaste, estamos
dispuestos a reconocer, hasta cierto punto, que si estas te hubieran sido más
favorables muy difícilmente habrías llegado a sentarte ante nosotros o ante
cualquier otro tribunal penal. Si aceptamos, a efectos dialécticos, que tan solo a la
mala suerte se debió que llegaras a ser voluntario instrumento de una organización
de asesinato masivo, todavía queda el hecho de haber, tú, cumplimentado y, en
consecuencia, apoyado activamente, una política de asesinato masivo. El mundo de
la política en nada se asemeja a los parvularios; en materia política, la obediencia y
el apoyo son una misma cosa. Y del mismo modo que tú apoyaste y cumplimentaste
una política de unos hombres que no deseaban compartir la tierra con el pueblo
judío ni con ciertos otros pueblos de diversa nación — como si tú y tus superiores
tuvierais el derecho de decidir quién puede y quién no puede habitar el mundo—,
nosotros consideramos que nadie, es decir, ningún miembro de la raza humana,
puede desear compartir la tierra contigo. Esta es la razón, la única razón, por la que
has de ser ahorcado».



Arendt probablemente no sabía que Eichmann poseía dotes de actor. Su estrategia
fue presentarse ante el juicio como víctima de circunstancias, y no como uno de los
responsables del Holocausto. Una simple pieza de un engranaje de una maquinaria
de la muerte, un hombre que solo cumplía ordenes y que bajo ningún aspecto podría
ser señalado como responsable del genocidio.

Arendt no conocía demasiado la vida de Eichmann, y después de su libro,
historiadores como Hans Mommsen, estudiando la biografía del acusado, pudieron
llegar a la conclusión de que definitivamente Eichmann era un redomado antisemita
y, por lo mismo, uno de los responsables del asesinato colectivo que había tenido
lugar en las cámaras de gases.

Como sea, más allá de la persona de Eichmann, intentó demostrar Arendt que de
verdad hubo personas que solo se limitaron, como si fueran autómatas, a cumplir
ordenes y que, bajo otras circunstancias, no habrían sido los asesinos que llegaron a
ser. Frente a ese tipo de personas Arendt no fue benevolente. Lo que importaba
es lo que un individuo ha hecho y no lo que pudiera no haber hecho si las
cosas se hubieran dado de una manera distinta.

Cada ser es responsable de sí y de sus actos, fue el veredicto de Arendt. Hay por
cierto, circunstancias atenuantes, pero según Arendt, en el caso de Eichmann, no las
había. ¿Qué hubiera actuado como un autómata? Eso no importa. Cada uno es
responsable si decide ser un autómata o un ser humano. ¿Dónde reside entonces la
banalidad del mal? Aunque parezca tautología, la banalidad del mal reside en
su banalización. Quiere decir: el mal nunca será banal, pero sí puede ser
banalizado.

Para poner un ejemplo, un soldado de un ejército invasor que mata en las batallas a
soldados enemigos no puede ser acusado de asesinato. Pero si ese soldado mata a
personas indefensas, a soldados ya rendidos, viola a mujeres, incendia casas, ese
soldado sí es un asesino. ¿Y si ha recibido ordenes para cometer esos crímenes?
Igualmente, es culpable de no haberse rebelado en contra de los crímenes de guerra
que cualquier soldado profesional debe conocer. Obedecer a una orden ilegal no
absuelve a nadie.

La guerra es de por sí un crimen, nos diría un pacifista antipolítico. Pero hay
crímenes de guerra, y frente a esos crímenes son responsables tantos los que dan
como los que reciben ordenes. Decir entonces, yo maté porque así me lo ordenaron,



es convertir un asesinato en el simple cumplimiento de una orden. En un acto banal.
Y como la mayoría de los asesinos siempre recurrirán a argumentos para justificar
sus asesinatos, casi todo asesinato podría ser banalizado pues la banalidad del mal
proviene de la incapacidad de sentirse culpable. Repitamos: no hay banalidad sin
banalización.

Eichmann intentó banalizar, como la mayoría de los asesinos, sus asesinatos.
Mediante su coartada intentó aparecer como un inocente. En muchos casos, y este
era el de Eichmann, ese intento podría aumentar incluso su culpabilidad. Primero, el
hechor cometió un crimen. Segundo, intentó banalizarlo ante él y ante los demás.

El caso Filbinger

Tiempo después del caso Eichmann, en la Alemania del milagro económico y de la
consolidación democrática, tuvo lugar una discusión similar a la que intentó
estimular Arendt en Israel y en los EE UU. Nos referimos al ya olvidado, pero en su
tiempo muy divulgado caso Filbinger

Hans Karl Filbinger (1913- 2007) fue juez durante la época nazi. Después de haber
sido rehabilitado, llegó a ser como político de la CDU, ministro presidente del estado
Baden-Württemberg (1966-1978).

Ante sus muchos seguidores, Filbinger representaba valores conservadores
(patriarcales, autoritarios, religiosos, patriotas). Las elecciones solía ganarlas con
mayoría abrumadora. Pero en 1978 el actor Rolf Hochhuth lo denunció por haber
sido uno de los juristas más implacables del régimen nazi, llamándolo «jurista
terrible» (denominación que en la Alemania de posguerra era aplicada a los juristas
al servicio personal de Hitler). Acusación que habría pasado desapercibida si es que
el mismo Filbinger no hubiera levantado una querella en contra del actor. Fue ahí
cuando la prensa descubrió el tortuoso pasado del político.

Como juez de la Marina, Filbinger había condenado a muerte a marinos desertores.
El proceso judicial, iniciado por el mismo Filbinger, demostraría que la denominación
«jurista terrible» era perfectamente aplicable a su persona. A la CDU no quedó más
alternativa que destituir al patriarca. Por cierto, no fue condenado ni a prisión ni a
nada. Tuvo suerte. Durante el tiempo del juicio a Eichmann habría sido condenado a
muerte.

https://elpais.com/diario/2007/04/09/agenda/1176069608_850215.html
https://es.wikipedia.org/wiki/Rolf_Hochhuth


Lo que más llamó la atención fue la absoluta incapacidad de Filbinger para
hacerse cargo de su pasado. Pese a que sus propios hijos se distanciaron de él,
siguió, hasta el momento de su muerte, sosteniendo que había sido una víctima de
una confabulación urdida en la RDA. Con esa negación Filbinger pasó a engrosar una
larga fila de posnazis incapaces de asumir la realidad vivida. La había borrado de su
mente y, por ende, de su biografía.

¿Por qué rememoro aquí el ya casi olvidado caso Filbinger? Por una sola razón.
Filbinger, como Eichmann, intentó banalizar el mal. Pero Filbinger no usó el
argumento de Eichmann («yo solo cumplía órdenes») sino otro más refinado: «Yo
solo aplicaba las leyes». Como dijera Filbinger en una entrevista a Der Spiegel: «Yo
no soy responsable de las malas leyes. Mi trabajo era solo hacerlas cumplir». Con
esas palabras la banalización del mal se convertía en la legalización del mal.

Efectivamente, desde un punto de vista puramente legal, Filbinger no
había cometido ningún delito. Su falta era moral: obedecer ciegamente a las
leyes de una dictadura sin considerar que una dictadura, por serlo, es
anticonstitucional y por lo mismo ilegal. Las leyes dictadas por una dictadura solo
pueden ser legales para los partidarios de una dictadura. Y aquí topamos con uno de
los temas más controvertidos del derecho público y privado: la relación entre
legalidad y legitimidad.

Legalidad y legitimidad

El tema fue tratado a fondo por el jurista Carl Schmitt para quien la legalidad no
cubre todo el espacio de la legitimidad de modo que algo puede ser legítimo y no
ser legal a la vez. Ahí, sin mencionarlo, Schmitt recurría a nociones establecidas
filosóficamente por Immanuel Kant. La diferencia es que mientras para Schmitt
legitimidad y legalidad eran términos contrapuestos, para Kant eran
conceptos interdeterminados.

Kant, a pesar de ser un apasionado defensor de la ley constitucional, no era
legalista. Las leyes, según Kant, deben ser respetadas porque provienen de
la razón práctica, vale decir de las experiencias de vida. De ahí surge la
moral y de la moral, la religión y el derecho. De tal modo las leyes, según Kant,
se encuentran afiliadas a la razón hecha moral y a la moral hecha ley. Cuando hay
discordancia entre ley y moral, quiere decir que algo anda mal en las leyes. De esa
constatación dedujo Kant una de sus máximas más famosas: «Haz todo lo que las



leyes prescriben, pero no hagas todo lo que las leyes permiten». Quiere decir, más
allá de la legalidad hay un espacio donde nos está permitido regirnos por una
moralidad que no puede ser totalmente cubierta con el manto de la legalidad.

No todo lo legal es justo ni todo lo justo es legal, podría haber dicho Kant. Hay por lo
tanto en su filosofía jurídica, una sobredeterminación de la moral en el derecho
público y privado. Una palabra alemana, casi intraducible a otros idiomas, expresa
de modo preciso esa sobredeterminación: sitte.

Sitte es la moral que proviene de la tradición y de las costumbres. De este
modo uno podría contravenir la sittlichkeit sin contravenir la legalidad. Pongamos
ejemplos: no responder al saludo de un vecino, no es ilegal, pero no es sittlich. No
cumplir una promesa dada a alguien, no es ilegal, pero no es sittlich. Ser elegido
presidente en nombre de la paz y llevar al país a la guerra, no es ilegal, pero no es
sittlich. Podríamos seguir con ejemplos parecidos.

Ahora, lo ideal es que moral, sittlichkeit y legalidad, sean correspondientes entre sí.
Por eso recomendaba Kant que, no habiendo en determinadas situaciones una ley
por la cual regirse, debemos actuar como si hubiera una, siguiendo máximas que
condensan las formas de conducta en campos no considerados por la legalidad. Por
lo mismo, hay situaciones extremas en las cuales la discordancia entre
moral y legalidad es tan discrepante que no queda más alternativa sino
tomar una decisión o a favor de la ley sin sustrato moral, o a favor de la
moral de donde provienen las leyes.

Eichmann dijo que solo recibía órdenes. Lo que no dijo es que las recibía de una
camarilla de miserables asesinos. En el caso de Filbinger, él dijo que dictaminaba de
acuerdo a leyes que bien podrían ser malas, pero no dijo que esas leyes (decretos)
provenían de la voluntad de un caudillo criminal que había puesto su palabra por
sobre la Constitución, las leyes y la moral.

Hitler, al renunciar tanto a la legalidad como a la moral establecida fue, si
seguimos a Kant, una expresión máxima del mal. De un mal imposible de
ser banalizado. De un mal que no se sujeta a nada ni a nadie. De ese mal
que hoy representa Vladimir Putin. El mal radical, así lo llamó Kant.

El caso Putin



El mal radical es el mal puro, radicalmente desbanalizado, imposible de ser
justificado por nada. Es el regreso a una supuesta condición natural, cuando no
había moral, ni ética, ni normas, ni dioses, ni leyes, ni palabras. El mismo Hitler lo
sabía. Siempre ocultó el Holocausto, incluso ante ante su propia gente. Sabía por lo
mismo que había pasado la raya que separa a la condición humana de otra a la que
no sabemos cómo llamar.

Hitler no se dejaba regir por nada diferente a su propia voluntad. Pero Hitler no era
un ser irracional, eso sería defenderlo. Sus visiones eran irracionales, pero
intentó realizarlas aplicando una sistemática racionalidad instrumental. La
racionalidad del mal radical, podríamos llamarla. Precisamente a esa racionalidad se
refería hace unos días el presidente de los EE UU cuando dijo que Putin era muy
racional para llevar a cabo una obra irracional. Si es así, Putin no puede ser
comparado con Stalin, pero sí con Hitler.

Stalin era sin duda tan o más asesino que Hitler. Pero incluso su maldad podía ser
banalizada por la existencia de un partido, de una tradición leninista, por la creencia
en una ciencia de la historia según la cual era necesario hacer parir el comunismo
desde el vientre sangriento del capitalismo. Stalin asesinaba a seres que se
anteponían a su enloquecida visión del mundo. Pero siempre perseguía un objetivo
según él, necesario. No así Hitler, quien mandó asesinar a los miembros de un
pueblo no por lo que hacían o no hacían sino por lo que eran: judíos. Por eso la
lógica asesina de Putin se encuentra mucho más cerca de Hitler que la de su
antecesor ruso. Putin es el Hitler de nuestro tiempo.

Radical ha sido desde un comienzo la maldad de Putin. Tanto en las masacres
cometidas en Siria, Georgia y sobre todo en Chechenia, Putin rompió con todas las
normas y leyes de la guerra. Los gobernantes europeos lo sabían. Pero para ellos las
guerras de Putin pertenecían a una barbarie de la que creían estar lejos. Hasta que
la guerra de Putin llegó a la europea Ucrania. Al mundo de la civilización, de las
constituciones, de los derechos humanos.

Según Putin, lo escribió el mismo en su ensayo del 2021, Ucrania pertenece a Rusia
de acuerdo a lazos idiomáticos y vínculos de sangre. Partiendo de esa premisa,
bautizó a todos los ucranianos que no querían ser parte del estado ruso, como nazis.
La invasión a Ucrania, comenzada el 2014 con la ocupación de Crimea y de los
territorios del Donbás, fue realizada en nombre de una razón biologista y naturalista.
Su objetivo era la rusificación de Ucrania, no combatir a la ampliación de la OTAN,



como trataron de justificar algunos irresponsables académicos occidentales. Sobre
eso ya casi no hay discusión.

Las acciones militares de Rusia han estado dirigidas desde el primer
comienzo en contra de la población ucraniana. Como si hubiera duda, Putin
acaba de confesarlo. Cuando se enteró de que ese puente simbólico y real destinado
a unir Crimea con Rusia, había parcialmente explotado, dijo «hoy tenemos un sano
deseo de venganza». Lo que no dijo es lo que hizo. No tomó represalia en contra de
puentes ucranianos sino en contra de los habitantes de Kiev.

Los puentes son objetivos de guerra, esa es una verdad elemental de todos los
manuales militares. Bombardear puentes es impedir el transporte de armas y
soldados enemigos. Pero teatros, plazas, mercados, estaciones, calles, no son
objetivos de guerra. Por cierto, desde que hay guerras la población civil ha sido la
principal víctima. Basta recordar a Vietnam e Irak. Pero nunca la población ha sido el
principal objetivo. Pues bien, Putin ha asesinado a ucranianos simplemente
porque son ucranianos.

Sabemos que el Holocausto al pueblo judío es incomparable. Pero la lógica que lleva
a matar a seres humanos por lo que son, es decir, por su culpa de ser, es también la
de Putin.

Mamá, ¿por qué caen bombas sobre el jardín infantil? Preguntó un niño de nueve
años a su madre, la periodista Nonna Stefanova. Después de vacilar, ella decidió
responder con la verdad: porque somos ucranianos.

Leo de nuevo el dictamen de Hannah Arent sobre Eichmann. En una de sus frases
dice, Eichmann debe morir porque se tomó el derecho a decidir cuáles pueblos
deben poblar o no a la tierra. Putin también se tomó ese derecho. Los ucranianos,
para él, solo deben existir como rusos. Por eso pienso y digo: si hubiera un poder
supranacional, Putin, de acuerdo al dictado de Hannah Arendt sobre Eichmann,
debería ser ejecutado. Por la radicalidad del mal cometido, Putin pertenece al
mundo de los muertos.

Esa posibilidad, la muerte biológica de Putin, está muy lejos de nuestra voluntad.
Como tantos dictadores, puede que muera tranquilamente en su cama. Incluso
puede que sea santificado por ese monje degenerado llamado Kirill, quien ha dicho
(textual) que Putin fue enviado por Dios a Rusia. Como sea, Occidente no está en
condiciones de deshacerse de la radicalidad del mal representada por el dictador

https://www.swissinfo.ch/spa/-dios-te-puso-en-el-poder---dice-el-patriarca-ortodoxo-ruso-a-putin-en-su-70%C2%BA-cumplea%C3%B1os/47961552


ruso; pero sí está en condiciones de defender a Ucrania y con ello, de infligir una
derrota a Putin. Esa derrota sería una victoria de la razón, de la moral y del derecho
internacional.

Putin, al menos, debe morir políticamente. Y para que eso ocurra, debe ser
derrotado militarmente. Ojalá para siempre.

Twitter: @FernandoMiresOl

Fernando Mires es (Prof. Dr.), Historiador y Cientista Político, Escritor, con
incursiones en literatura, filosofía y fútbol. Fundador de la revista POLIS.

ver PDF
Copied to clipboard

https://twitter.com/FernandoMiresOl
https://www.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/2558
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/putin-la-radicalidad-del-mal&title=Putin y la radicalidad del mal
https://twitter.com/intent/tweet?text=Putin y la radicalidad del mal+https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/putin-la-radicalidad-del-mal
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/putin-la-radicalidad-del-mal
mailto:?subject=Putin y la radicalidad del mal&body=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/putin-la-radicalidad-del-mal

