
¿Por qué hay que defender la libertad académica? 

Tiempo de lectura: 11 min.
Catherine Andrews
Dom, 05/06/2022 - 09:59

Los dos objetivos modernos de la educación superior –formar estudiantes críticos y
contribuir al bien común de la nación– siempre han estado en conflicto. ¿Puede la
libertad académica ser el camino idóneo para resolverlo?

La universidad moderna nació como parte de la construcción del Estado-nación
durante el siglo XIX. Generalmente se señala a Wilhelm von Humboldt –hermano del
viajero Alexander y fundador de la Universidad de Berlín (1810)– como el diseñador

https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/%C2%BF-qu%C3%A9-hay-defender-la-libertad-acad%C3%A9mica
https://www.digaloahidigital.com/index.php/taxonomy/term/2313


del primer proyecto universitario. El objetivo de la universidad humboldtiana fue
formar estudiantes comprometidos con el avance del conocimiento, pero con una
cultura nacional compartida, expertos en lengua, literatura, geografía e historia
alemanas. En otras palabras, la universidad debía educar y forjar la patria a la vez.

De manera similar, los primeros Estados-naciones en Hispanoamérica consideraron
la educación pública como una prioridad para crear una ciudadanía educada, capaz
de participar en el nuevo sistema de gobierno representativo. En un primer
momento, los gobernantes creyeron que la Iglesia católica –que había fundado las
primeras universidades y operado todas las escuelas durante el periodo colonial–
sería un buen aliado en esta tarea. No obstante, para fines del siglo XIX la Iglesia se
había convertido en fuerte oponente al liberalismo político, como atestigua el caso
de México. Los gobiernos liberales latinoamericanos, por ende, promovieron la
secularización de la educación y la fundación de universidades públicas
administradas por el Estado. En México, el gobierno de Benito Juárez fundó la
Escuela Nacional Preparatoria en 1867. La administración de Porfirio Díaz estableció
la Universidad Nacional en 1910 para reemplazar a la Real y Pontificia Universidad
de México. Se esperaba que tanto la ENP como la Universidad Nacional cumplieran
con propósitos muy similares a los que Humboldt imaginó para la Universidad de
Berlín: la formación de ciudadanos capacitados y comprometidos con la nación.

Como bien observa Joan W. Scott en su libro Knowledge, power, and academic
freedom, siempre ha habido tensión entre los dos objetivos del proyecto
universitario moderno. Por un lado, formar estudiantes en el quehacer académico
requiere potenciar capacidades críticas, herramientas de análisis y habilidades para
armar y redactar ensayos. La academia es una comunidad disciplinaria que opera
bajo reglas, métodos y estándares comunes que juzgan la calidad, pertinencia y
aportaciones de un argumento, proyecto o texto con referencia a este marco
disciplinario. Su fin último es la interrogación, la investigación y la crítica de la
evidencia en búsqueda de novedades que permitan avanzar en el conocimiento.

Por otro lado, la universidad pública es financiada por el Estado, el cual espera que
la investigación y la docencia universitarias contribuyan al bien común de la nación.
Los productos académicos, desde esta perspectiva, deben aportar algo tangible a la
ciudadanía, a las instituciones del Estado y a la política pública. En consecuencia, el
Estado suele buscar incidir en la docencia y la investigación académicas con el fin
de asegurarse de que el dinero invertido produzca los resultados que considera
necesarios. Las universidades se vuelven entonces espacios políticos en donde se



discute tanto la naturaleza de las contribuciones que los universitarios deben ofrecer
a la sociedad, como la definición del bien común nacional.

Las tensiones entre uno y otro objetivo han sido resueltas de diferentes maneras en
la historia contemporánea. En una conferencia sobre la libertad académica dictada
en 1991, Identity, authority, and freedom: The potentate and the traveler, Edward
W. Said explica que los gobiernos poscoloniales árabes, en países como Argelia y
Egipto, concibieron a las universidades recién inauguradas como “extensiones” del
Estado. Después de tantos años de vivir bajo los mandos imperiales inglés, francés y
otomano, los nuevos gobernantes persiguieron una política nacionalista
reivindicadora de la cultura árabe que rápidamente confundieron con la defensa de
sus propias políticas e ideales. Como mantenían un control político directo sobre las
universidades, los gobiernos consideraban al personal académico y administrativo
como servidores públicos para beneplácito del gobierno en turno. Como
consecuencia, “los criterios de promoción y nombramiento de empleados fueron la
conformidad política en lugar de la excelencia académica”. En un ambiente de
sospecha y miedo alimentado por la Guerra Fría y el conflicto árabe-israelí, el control
político llevó a la adopción de prácticas represivas, hasta que “el nacionalismo en la
universidad dejó de representar la libertad y sí el acomodamiento, la precaución y el
miedo en lugar de la brillantez y la osadía, la autopreservación en lugar del avance
de conocimiento”. A juicio de Said, para entonces, el resultado fue la subordinación
de la academia a los partidos gobernantes y la supresión de la vida intelectual
universitaria.

En América Latina los gobiernos del siglo XX también estuvieron tentados a usar las
universidades para promover sus ideologías predilectas y sus propias versiones del
nacionalismo. Los gobiernos posrevolucionarios mexicanos, por ejemplo, quisieron
que la educación en todos sus niveles formara al estudiantado de acuerdo con el
discurso nacional-revolucionario para respetar y promover los ideales que, según los
revolucionarios, habían motivado su lucha a partir de 1910. Como es muy sabido,
durante su sexenio, Lázaro Cárdenas reformó la Constitución para indicar que la
educación pública debía ser socialista. Aunque esta reforma fue desechada por su
sucesor, los gobiernos priistas posteriores se empeñaron en incorporar y mantener
al profesorado y estudiantado universitario dentro de las redes corporativas del
partido. Como denuncia Said para el mundo árabe, esta situación propició el
reconocimiento de “la conformidad política en lugar de la excelencia académica”.



En este contexto, se desarrolló el concepto de autonomía universitaria que se
defendió como la mejor manera de regular la relación entre el Estado y la
universidad. La autonomía universitaria supone tres elementos clave: un
gobierno universitario independiente de la tutela de la Secretaría de
Educación u otra dependencia estatal, la participación del estudiantado y
el profesorado en los cuerpos de gobierno y el respeto a la libertad de
investigación y cátedra dentro de la universidad. Este modelo se popularizó
entre las universidades públicas estatales después de la publicación de la Ley
Orgánica de la Universidad Nacional en 1945, aunque algunas –como la Universidad
de Guadalajara– no obtuvieron la autonomía hasta 1990. Otras instituciones públicas
de educación superior, como el Instituto Politécnico Nacional o los 31 centros
públicos vinculados al Conacyt, nunca la consiguieron.

Mientras tanto, en Estados Unidos, el profesorado se ha defendido de la intromisión
externa apelando al concepto de la libertad académica, que incorpora las libertades
de cátedra e investigación, así como el principio del autogobierno. En una
“Declaración de Principios” publicada en 1915, la Asociación de Profesores
Universitarios señaló que estas libertades eran fundamentales para asegurar que la
universidad cumpliera con sus objetivos educativos e investigativos. Solo la garantía
de la “imparcialidad” del profesorado podría inspirar la confianza pública y
gubernamental en la labor universitaria. En un primer momento, la asociación se
protegió de los intentos de los grandes donadores de las universidades privadas de
interferir en los currículos y los nombramientos del profesorado. No obstante,
después de la Segunda Guerra Mundial, la persecución política de comunistas y
socialistas promovida por el senador republicano Joseph McCarthy llegó también a
las universidades y escuelas públicas. Durante el gobierno de Trump, y actualmente
en estados gobernados por el Partido Republicano, como Florida y Texas, se hostiga
políticamente la enseñanza de la teoría crítica de raza y los estudios de género.

De la situación histórica aquí expuesta emanan preguntas ineludibles: ¿Por qué las
comunidades académicas quieren libertad académica o autonomía universitaria?
¿Por qué plantean que la intromisión del Estado (o de intereses privados) es nociva
para la educación? Said nos ha bosquejado una respuesta preliminar: tratar a las
instituciones de educación superior como si fueran dependencias gubernamentales
termina privilegiando la conformidad y las lealtades políticas sobre la excelencia
académica. Es decir, lleva a la universidad a la mediocridad, lo que resta legitimidad
a su docencia y su investigación. Como observa la Asociación de Profesores



Universitarios estadounidense, un(a) estudiante que considera que su profesor(a) no
tiene criterio académico propio no lo o la respetará y no querrá estudiar con él o
ella. Asimismo, priorizar la conformidad política a la hora de realizar la investigación
significará que las aportaciones académicas –sean en calidad de asesoría o análisis–
que la universidad ofrece a la sociedad y al gobierno no solo serán sesgadas
ideológicamente, sino que serán de dudosa utilidad para la solución de los grandes
problemas nacionales.

No obstante, esta respuesta preliminar requiere más explicación. ¿Quién define la
excelencia académica? ¿Por qué sostener que los sesgos ideológicos son
perjudiciales para la investigación? ¿No tienen todos los investigadores e
investigadoras preferencias políticas? En fin, ¿no es la insistencia en la libertad
académica una simple medida de defensa por parte de comunidades académicas
que se adopta solo cuando la interferencia desde el Estado viene de gobiernos cuya
ideología política es contraria a la suya? Todas estas preguntas han sido articuladas
por varias personas en los últimos meses en el contexto de la imposición ilegal de
un nuevo director general del cide por parte del Conacyt.

Para responder a estas preguntas hay que regresar al libro de Joan W. Scott citado
líneas arriba. Las comunidades académicas son disciplinarias en el sentido de que
operan de acuerdo con normas y metodologías aceptadas por sus integrantes. Por
tanto, la excelencia académica se define con referencia a este marco disciplinario.
Aunque todas las disciplinas han desarrollado sus propias prácticas, el denominador
común es la insistencia en el pensamiento crítico como motor de la investigación.
Pensar críticamente significa cuestionar todo, sobre todo los argumentos de
autoridad: sean religiosos o morales en boca del líder espiritual, sean políticos de un
presidente o de una mayoría parlamentaria, sea el consenso aceptado de expertos
académicos en un tema. Las preguntas siempre tienen que ver con las bases para
creer que alguna idea o hipótesis es sustentable o no. En otras palabras, si hay
evidencia documental u oral, cuantitativa o cualitativa, que sugiera que el
argumento propuesto ofrece una interpretación convincente.

Desde el pensamiento crítico no se puede asegurar que toda opinión es igualmente
válida ni que una interpretación debe adoptarse porque la sustenta alguien en
particular. La opinión legítima se sostiene debidamente con referencia en la
evidencia disponible; y si las pruebas contradicen el dicho de una autoridad estas se
tienen que presentar. Excluir deliberadamente alguna evidencia, ignorar las
preguntas bien fundadas sobre las bases de un argumento o apelar a una autoridad



como prueba única son prácticas que limitan la investigación y obstaculizan la
comprensión de un tema. Por esta razón perjudican al trabajo académico y lo
vuelven inútil tanto para los objetivos exclusivamente académicos como para los de
índole política y estatal que deberían traducirse en beneficio de la sociedad. No se
trata solo de la libertad para el pensamiento crítico, sino también de la definición
más certera de este concepto. No puede haber libertad si no se puede cuestionar
todo.

Claro que la metodología crítica no es infalible ni sus practicantes siempre la
realizan con éxito. Uno de los más famosos defensores históricos del pensamiento
crítico, Immanuel Kant, argumentaba que la ilustración occidental podría entenderse
a través de la frase Sapere aude, “¡Atrévete a pensar por ti mismo!”. Pero, al mismo
tiempo, no tenía inconveniente en aceptar ideas sobre la inferioridad innata de
hombres no blancos (por un tiempo) y las mujeres de todos los colores (toda su
vida), a pesar de que, en la época en que escribió, no faltaban voces que señalaban
los problemas con estas ideas: el marqués de Condorcet y Mary Wollstonecraft,
entre ellos. De hecho, cualquier revisión de los debates intelectuales del siglo xviii
revela que el compromiso ilustrado con “el uso público de la razón” muchas veces
conllevaba la convicción de que solo algunas personas debieran tener esta facultad,
mientras que otras debieran dedicarse a tareas más afines con sus capacidades
intelectuales.

No obstante, una formación en el pensamiento crítico siempre abre nuevas
posibilidades. Es cierto que Kant, como muchos ilustrados, no reconocía que sus
ideas sobre las mujeres eran dogmáticas y carentes de sustento empírico; y es
verdad que los imperialistas europeos y estadounidenses de los siglos XIX y XX
desarrollaron sus teorías raciales para justificar en lugar de explicar el colonialismo
rapaz. Pero la formación en la práctica de pensar críticamente proporciona las
herramientas a las sociedades para cuestionar los dogmas patriarcales e imperiales.
No es una coincidencia que las primeras feministas en todas partes del mundo
insistieran en la educación de las mujeres como el primer paso hacia su
emancipación. La feminista afroamericana Bell Hooks planteaba que “la educación
es la práctica de la libertad” precisamente porque nos ofrece la posibilidad de
“conocer más allá de las fronteras de lo aceptable”. Como puede atestiguar
cualquier historiadora, no hay nada más liberador que aprender que las normas
culturales (o cualquier otra cosa) actualmente aceptadas como naturales e
inamovibles en nuestras sociedades son productos históricos en continua evolución.



Al interrogarnos acerca de los porqués y para qués de dicha evolución en la historia,
adquirimos conciencia del mundo de posibilidades no transitadas, pero todavía
alcanzables, para nuestros futuros.

En resumen, como argumenta Gayatri Spivak en Thinking academic freedom in
gendered post-coloniality, la libertad académica debe entenderse como el proceso
de pensar críticamente. Como resultado, es un medio, un vehículo para interrogar
nuestra realidad, en lugar de ser “un derecho formal inenajenable”. De ahí que el
papel de cualquier gobierno democrático frente a la universidad, y, sobre todo, para
uno que quiera avanzar en la justicia epistemológica y social, no es moldear la
educación pública para alinear a la ciudadanía con sus acciones ni para que los
académicos y las académicas investiguen los temas de su preferencia. El reto es
cómo establecer las condiciones para que la libertad académica y el pensamiento
crítico estén al alcance de las personas más allá de los muros de la universidad. Hay
mucha investigación científica al respecto que puede servir para entender este reto.
Por lo pronto, el primer paso ha de ser el de respetar la libertad académica y el
pensamiento crítico dentro de las instituciones de educación superior. ~

1 de junio 2022

Letras Libres

https://letraslibres.com/revista/por-que-hay-que-defender-la-libertad-ac...

ver PDF
Copied to clipboard

https://letraslibres.com/revista/por-que-hay-que-defender-la-libertad-academica/
https://www.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/2917
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/%C2%BF-qu%C3%A9-hay-defender-la-libertad-acad%C3%A9mica&title=¿Por qué hay que defender la libertad académica?
https://twitter.com/intent/tweet?text=¿Por qué hay que defender la libertad académica?+https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/%C2%BF-qu%C3%A9-hay-defender-la-libertad-acad%C3%A9mica
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/%C2%BF-qu%C3%A9-hay-defender-la-libertad-acad%C3%A9mica
mailto:?subject=¿Por qué hay que defender la libertad académica?&body=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/%C2%BF-qu%C3%A9-hay-defender-la-libertad-acad%C3%A9mica

