
El futuro del trabajo debería significar trabajar
menos 

Tiempo de lectura: 10 min.
Jonathan Malesic
Jue, 07/10/2021 - 08:38

Hace una decena de años, mi amiga Patricia Nordeen era una académica ambiciosa
que impartía clases en la Universidad de Chicago y daba conferencias por todo el
país. “Ser una teórica política era toda mi identidad adulta”, me dijo hace poco. Su
trabajo determinaba dónde vivía y quiénes eran sus amigos. Le encantaba. Su vida,
desde las clases hasta la investigación y las horas pasadas en las cafeterías del

https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/futuro-del-trabajo-deber%C3%ADa-significar-trabajar-menos
https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/futuro-del-trabajo-deber%C3%ADa-significar-trabajar-menos
https://www.digaloahidigital.com/index.php/taxonomy/term/2442


campus, parecía una conversación larga y fascinante sobre la naturaleza humana y
el gobierno.

Pero luego comenzó a enfermarse cada vez más. Requirió cirugías de fusión espinal.
Tenía migrañas a diario. Le resultaba imposible continuar con su carrera. Estuvo
incapacitada y se mudó a casa de unos parientes. Durante tres años, tuvo
frecuentes parálisis. Al final, le diagnosticaron un subtipo del síndrome de Ehlers-
Danlos, un atado de trastornos hereditarios que debilitan el colágeno, un
componente de muchos tipos de tejidos.

“Tuve que evaluar mis valores fundamentales”, dijo, y encontrar una nueva
identidad y comunidad sin el trabajo que amaba. El dolor crónico le dificultaba
escribir, a veces incluso leer. Empezó a dibujar, pintar y hacer collages, y publicaba
sus obras en Instagram. Allí hizo amigos y comenzó a colaborar con ellos; por
ejemplo, una serie de cien días de páginas de cuadernos de bocetos (que incluían
acuarelas abstractas, collages, estudios de flores) que intercambió con otra artista.
Un proyecto así le permite ejercitar su curiosidad. También “me da una sensación de
validación, como si formara parte de la sociedad”, dijo.

El arte no le da a Patricia la satisfacción total que le daba el mundo académico. No
ordena toda su vida. Pero por eso mismo, veo en ella un esfuerzo importante, uno
que cada uno de nosotros tendrá que hacer tarde o temprano: un esfuerzo por
demostrar, a sí misma y a los demás, que existimos para hacer algo más que
trabajar.

Necesitamos esa verdad ahora que millones de personas están volviendo al trabajo
presencial después de casi dos años de desempleo masivo y de trabajar desde casa.
El enfoque convencional del trabajo —desde la santidad de la semana de 40 horas
hasta el ideal de movilidad ascendente— nos llevó a una insatisfacción generalizada
y a un agotamiento que parecía omnipresente incluso antes de la pandemia. Ahora,
la estructura moral del trabajo está en juego. Y con condiciones económicas
favorables al trabajo, los empleados tienen poco que perder si plantean exigencias
creativas a los empresarios. Ahora tenemos espacio para reimaginar cómo integrar
el trabajo en una buena vida.

En este momento, el trabajo es el elemento más importante de los estadounidenses
en lo que respecta al desarrollo humano. Es mucho más que una manera de ganarse
la vida; es una manera de ganarse la dignidad: el derecho a ser tomado en cuenta



en la sociedad y a disfrutar de sus beneficios; es la manera en que demostramos
nuestro carácter moral. Y es donde buscamos el sentido y el propósito, que muchos
de nosotros interpretamos en términos espirituales.

Los líderes políticos, religiosos y empresariales han promovido esta visión durante
siglos, desde el decreto del capitán John Smith de que los holgazanes serían
desterrados del asentamiento de Jamestown hasta los gurús de Silicon Valley que
pregonan el trabajo como una actividad trascendente . El trabajo es nuestro bien
supremo; “haz tu trabajo”, nuestro mandato moral supremo.

Sin embargo, suele pasar que el trabajo no está a la altura de estos ideales. Para
disentir de esta visión y crear una mejor, deberíamos partir de la idea de que cada
uno de nosotros tiene dignidad, trabaje o no. Tu trabajo, o la falta de él, no define tu
valor humano.

Este punto de vista es simple pero radical. Justifica un ingreso básico universal, y el
derecho a la vivienda y a la atención médica. Justifica un salario digno. También nos
permite ver no solo el desempleo, sino también la jubilación, la discapacidad y el
cuidado de otras personas como formas normales y legítimas de vivir.

Cuando los políticos estadounidenses hablan de la dignidad del trabajo, como
cuando argumentan que los beneficiarios de la asistencia social deben tener un
empleo, por lo general, quieren decir que solo cuentas si trabajas a cambio de una
remuneración.

La pandemia puso de manifiesto lo falsa que es esta noción. Millones de personas
perdieron su trabajo de la noche a la mañana. No perdieron su dignidad. El Congreso
reconoció este hecho y les ofreció prestaciones por desempleo sin precedentes:
para algunos, un salario digno sin tener que trabajar.

La idea de que todas las personas tienen dignidad, trabajen o no, incluso si nunca lo
hacen, ha sido central en la enseñanza social católica durante al menos 130 años.
En ese tiempo, los papas han argumentado que los puestos de trabajo deben
ajustarse a las capacidades de las personas que los ocupan, y no a las métricas de
productividad de sus empleadores. En 1891, el papa León XIII argumentó que las
condiciones de trabajo, incluidos los horarios, deberían adaptarse a “la salud y la
fuerza del trabajador”.



El papa León mencionó a los mineros como merecedores de “horarios más cortos en
proporción, ya que su trabajo es más duro y atenta contra la salud”. Hoy en día,
podríamos decir lo mismo del personal de enfermería, o de cualquier trabajador
cuyas limitaciones ordinarias (ya sea una espalda maltrecha o un problema de salud
mental) hacen que un turno intenso de ocho horas sea casi imposible de soportar. A
Patricia Nordeen le gustaría volver a dar clases algún día, pero dada su salud en
este momento, trabajar de tiempo completo no parece una opción.

Como cada uno de nosotros es a la vez digno y frágil, nuestra nueva visión debería
dar prioridad a la compasión por los trabajadores, ante el poder del trabajo para
deformar sus cuerpos, mentes y almas. Como argumenta Eyal Press en su nuevo
libro, “Dirty Work”, las personas que trabajan en prisiones, mataderos y campos
petroleros suelen sufrir daños morales, incluido el trastorno de estrés postraumático,
en el trabajo. Esta realidad pone en tela de juicio la idea de que todo trabajo forja el
carácter.

El trabajo asalariado también puede perjudicarnos de forma sutil e insidiosa. El ideal
estadounidense de una buena vida adquirida a través del trabajo es “disciplinario”,
según la filósofa política feminista marxista Kathi Weeks, profesora de la Universidad
Duke y crítica de la ética laboral moderna citada a menudo. “Construye sujetos
dóciles”, escribió en su libro de 2011, “The Problem With Work”. Día a día, eso
significa que sentimos la presión de convertirnos en las personas que nuestros jefes,
colegas, clientes y consumidores quieren que seamos. Cuando esa presión entra en
conflicto con nuestras necesidades humanas y nuestro bienestar, podemos caer en
el agotamiento y la desesperación.

Para limitar los efectos morales negativos del trabajo en las personas, deberíamos
establecer límites más estrictos a las jornadas laborales. Kathi Weeks aboga por un
horario laboral de seis horas sin reducción salarial. Y nosotros, que exigimos el
trabajo de los demás, deberíamos esperar un poco menos de las personas con
trabajos extenuantes.

En años recientes, la gente se ha vuelto más consciente de las condiciones en los
almacenes y de la economía colaborativa. Sin embargo, durante la pandemia hemos
dependido cada vez más de los recolectores de inventario y de los repartidores a
domicilio. Tal vez la compasión pueda llevarnos a darnos cuenta de que no
necesitamos la entrega instantánea de todo y de que los trabajadores son quienes
asumen el costo, a menudo invisible, de nuestra carne y petróleo baratos.



La visión de menos trabajo también debe abarcar más ocio. Durante un tiempo, la
pandemia nos privó de innumerables actividades, desde las cenas con amigos y los
conciertos hasta las reuniones cívicas en persona y el culto religioso. Una vez que
puedan disfrutarse con seguridad, debemos reivindicarlas como lo principal de la
vida, donde somos plenamente nosotros mismos y aspiramos a la trascendencia.

El ocio es lo que hacemos solo por placer. No sirve para ningún fin más elevado.
Patricia dijo que hacer arte suele ser “meditativo” para ella. “Si intento dibujar una
planta, en verdad estoy mirando la planta”, comentó. “Me doy cuenta de todos los
diferentes matices de color que quizá no habría observado si no la estuviera
dibujando”. Su absorción con la tarea —la sensación del bolígrafo sobre el papel—
“me distrae del dolor”.

Es cierto que la gente suele considerar que su trabajo tiene sentido, así como
Patricia con su carrera académica o yo con este ensayo. Pero durante décadas, los
líderes empresariales han llevado esta verdad obvia demasiado lejos, al pregonar
que encontraremos el propósito de nuestra vida en el trabajo. Es una narrativa
conveniente para los empleadores, pero veamos lo que realmente hacemos todo el
día: la mayoría de nosotros, si no nos estamos rompiendo el lomo, nos estamos
ahogando en correos electrónicos triviales. Este no es el propósito de una vida
humana.

Y para los que tenemos la suerte de tener trabajos que nos dan un propósito en todo
momento, la historia de Patricia es un recordatorio de que no siempre podemos
tener ese tipo de trabajo. Cualquier cosa, desde un problema de salud imprevisto
hasta los efectos naturales del envejecimiento o las condiciones económicas
cambiantes, puede dejarnos sin trabajo.

Así que debemos buscar un propósito más allá de nuestros trabajos y luego
incorporar el trabajo en torno a eso. Cada uno de nosotros tiene un potencial
ilimitado, un “genio” individual, como lo llamaba Henry David Thoreau. Thoreau
creía que el exceso de trabajo había frenado el crecimiento espiritual de los
hombres que construyeron el ferrocarril cerca de Walden Pond, donde vivió de 1845
a 1847. Vio el orgullo que sentían por su trabajo, pero escribió: “Siendo hermanos
míos como sois, preferiría que hubierais invertido vuestro tiempo en algo mejor que
el cavar en este lodo”.



Desarrollar nuestro genio, ya sea en el arte o en la conversación o en combates en
un gimnasio de jiu-jitsu, nos despertará a “una vida más elevada que aquella en la
que nos dormimos”, escribió Thoreau. No es el tipo de ocio, como el turismo
culinario, que acumula más trabajo para los demás. Es el ocio que nos permite
escapar del paso normal del tiempo sin recorrer un kilómetro. Las mañanas que
Thoreau pasaba de pie en la puerta de su cabaña, “extasiado en un recogimiento”,
escribía, “no era tiempo restado a mi vida, sino mucho más de lo que habitualmente
me corresponde”. Comparado con eso, pensaba, el trabajo era tiempo perdido.

La dignidad, la compasión y el ocio son los pilares de una ética más humana, que
reconoce que el trabajo es esencial para el funcionamiento de la sociedad, pero que
a menudo obstaculiza el desarrollo individual de los trabajadores. Este ethos
beneficiaría sin duda a Patricia Nordeen y podría permitirles a sus estudiantes
beneficiarse de la capacidad de enseñanza que ella posee. En la práctica, esta
nueva visión debería inspirarnos a instaurar un nuevo ingreso básico universal y un
salario mínimo más alto, turnos más cortos para muchos trabajadores y una semana
laboral más corta para todos sin reducción de salario. Juntos, estos pilares y políticas
mantendrían el trabajo en el sitio que le corresponde, como mero soporte para que
las personas puedan dedicar su tiempo a cultivar sus mayores talentos, o
simplemente a estar a gusto con sus seres queridos.

Es una visión que podemos abordar desde múltiples direcciones, acorde con la
diversidad intelectual de Estados Unidos. El papa León, Weeks y Thoreau criticaron
la sociedad industrial desde las tradiciones dispares y a menudo incompatibles del
catolicismo, el feminismo marxista y el trascendentalismo. Pero estaban de acuerdo
en que hay que ver el valor inherente de cada persona y mantener el trabajo bajo
control para que todos puedan alcanzar bienes superiores.

Estos pensadores no son los únicos. También podemos inspirarnos en la afirmación
de W. E. B. Du Bois de que los estadounidenses negros obtendrían derechos políticos
a través del cultivo intelectual y no solo del trabajo incesante, o en la opinión de
Abraham Joshua Heschel de que el día de descanso del sabbat, o sábado, “no es un
interludio sino el clímax de la vida”, o en el “derecho a no trabajar” defendido por la
artista y escritora con discapacidad Sunaura Taylor.

Se trata de subordinar el trabajo a la vida. “Una vida es lo que cada uno de nosotros
necesita conseguir”, escribió Weeks, y no se puede conseguir sin liberarse del
dominio del trabajo. “Dicho esto”, continúa, “uno no puede conseguir algo tan



grande como una vida propia”.

Eso significa que necesitamos un pilar más: la solidaridad, el reconocimiento de que
tu bien y el mío están vinculados. Cada uno de nosotros, cuando se relaciona con
personas que hacen su trabajo, tiene el poder de hacerles la vida imposible. Si estoy
sobrecargado de trabajo, es probable que te sobrecargue a ti. Pero lo contrario
también es cierto: tu compasión puede provocar la mía.

Al principio de la pandemia, mostramos las virtudes que necesitamos para hacer
realidad esta visión. La salud pública nos obligó a poner límites al trabajo de muchas
personas y a mantener a los que perdieron su empleo. Demostramos (de manera
imperfecta) que podíamos hacer que el bienestar humano fuera más importante que
la productividad. Fuimos solidarios entre nosotros y con los médicos y enfermeros
que luchaban contra la enfermedad en la primera línea. Limitamos nuestros viajes al
supermercado. Intentamos “aplanar la curva”.

Cuando la pandemia disminuya, pero no la amenaza del trabajo para nuestra
prosperidad, podemos volver a practicar esas virtudes.

NY Times

https://www.nytimes.com/es/interactive/2021/10/03/espanol/opinion/futuro...

ver PDF
Copied to clipboard

https://www.nytimes.com/es/interactive/2021/10/03/espanol/opinion/futuro-trabajo-covid.html
https://www.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/3484
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/futuro-del-trabajo-deber%C3%ADa-significar-trabajar-menos&title=El futuro del trabajo debería significar trabajar menos
https://twitter.com/intent/tweet?text=El futuro del trabajo debería significar trabajar menos+https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/futuro-del-trabajo-deber%C3%ADa-significar-trabajar-menos
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/futuro-del-trabajo-deber%C3%ADa-significar-trabajar-menos
mailto:?subject=El futuro del trabajo debería significar trabajar menos&body=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/futuro-del-trabajo-deber%C3%ADa-significar-trabajar-menos

