
¿Cómo pudieron surgir las creencias religiosas? 

Tiempo de lectura: 4 min.
Álvaro Gómez Peña
Dom, 03/10/2021 - 09:15

¿Quién no ha visto alguna vez un documental protagonizado por una exótica tribu
cuyos rituales tienen escaso sentido desde nuestro punto de vista?

Seguro que al ver este tipo de prácticas ajenas se ha preguntado alguna vez cuánto
hay de cierto en nuestras propias ideas religiosas, cómo surgieron o por qué muchos
creemos en fuerzas y seres sobrenaturales. Para tratar de dar respuesta a algunas
de estas preguntas, biólogos, psicólogos, antropólogos e historiadores, entre otros,

https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/%C2%BFc%C3%B3mo-pudieron-surgir-las-creencias-religiosas
https://www.digaloahidigital.com/index.php/taxonomy/term/2443


unen esfuerzos desde hace décadas.

La clave podría encontrarse en un mecanismo que compartimos los humanos con
otros animales: la hiperdetección de agencia, presente en la base del animismo, la
creencia que atribuye vida, intencionalidad, voluntad o sentimientos parecidos a los
del hombre a todos los objetos de la naturaleza.

La hiperdetección de agencia y el principio de participación

La selección natural ha fomentado en la mayoría de las especies un instinto de
autoconservación que ha propiciado la propagación tanto de su acervo genético
como de sus conductas aprendidas.

Para maximizar este éxito evolutivo, muchos animales, entre los que hay que incluir
a los seres humanos, hemos desarrollado una estrategia evolutiva conocida
habitualmente como hiperdetección de agencia. Dicho mecanismo hace que nos
mantengamos sobre alerta al asumir que detrás de ciertos sonidos o movimientos
inesperados pueden encontrarse amenazas para nuestra integridad.

Un claro reflejo es la detección de rostros y cuerpos, tanto humanos como animales,
en todo tipo de elementos naturales. Desde piedras y árboles hasta nubes y
conjuntos de estrellas en el firmamento. Este fenómeno psicológico se encuentra
ampliamente extendido entre los humanos y recibe el nombre de pareidolia.

Probablemente, uno de los ejemplos más antiguos de pareidolia se encuentre en la
cueva de Lascaux, Francia. En ella, con una datación en torno al 15.300 a.e.c., se
habría representado la constelación de Tauro bajo el cúmulo de las Pléyades.
Precisamente, dicha constelación fue una de las más veneradas en el Mediterráneo
y el Próximo Oriente durante la antigüedad.

El desarrollo de este mecanismo de hiperdetección de agencia, conocido gracias a
biólogos y psicólogos, no es suficiente para explicar la creencia en fuerzas y seres
sobrenaturales. Sin embargo, se trata de una condición necesaria para que
mecanismos posteriores posibiliten dicha idea. Es aquí donde entran en escena los
trabajos de antropólogos y arqueólogos.

El análisis etnográfico de numerosas bandas y tribus nómadas ha puesto de
manifiesto que la lógica que utilizan para comprender y relacionarse con la
naturaleza no sigue un principio de no contradicción. Este se basa en reglas



proposicionales, como las que se utilizan desde el pensamiento racional para
elaborar hipótesis científicas.

Por el contrario, este tipo de poblaciones emplean lo que Lévy-Bruhl, en su obra El
alma primitiva, denominó principio de participación. A diferencia de aquel, en este
tipo de lógica no hay diferencia sustancial entre los seres humanos y la naturaleza,
ni siquiera desde el punto de vista de lo natural y lo sobrenatural. Se asume así que
todo evento ocurrido ha de tener un agente intencionado detrás de él, en ocasiones
de carácter invisible y sobrenatural.

Esta es la explicación que dan en ocasiones los miembros de algunas tribus cuando
se les pregunta cómo es posible que funcione una brújula. Para ellos, el movimiento
de su varilla interior tiene que estar dirigido por seres diminutos e invisibles. Del
mismo modo, si una cabaña se desploma en mitad del poblado por la acción de las
termitas, la causa última estaría motivada por el deseo por parte de determinadas
fuerzas de la naturaleza de llevar allí a dichos insectos. Su interés máximo se
encuentra entonces en identificar dichas fuerzas invisibles y calmarlas.

De igual manera, el registro arqueológico de bandas y tribus prehistóricas guarda
una estrecha relación con la información antropológica conocida.

Por ejemplo, las pinturas parietales o las famosas “venus paleolíticas” pudieron
haber sido utilizadas para propiciar la denominada magia simpática. En este caso, se
acepta habitualmente que el uso de estas esculturillas femeninas, de grandes
pechos y anchas caderas, habría servido para controlar a las fuerzas sobrenaturales
responsables de la fertilidad de animales y plantas.

Implicaciones teóricas y metodológicas

En última instancia, se han hecho esfuerzos significativos por tratar de explicar
estos mecanismos evolutivos. Así, mientras un estado de sobre alerta podría facilitar
la tasa de supervivencia, la creencia en agentes sobrenaturales podría haber surgido
como un subproducto de aquel para acabar generando también ventajas en la
misma línea.

La explicación más ampliamente aceptada para ello es la conocida como “apuesta
de Pascal”. Con este argumento se plantea que la creencia en fuerzas y seres
sobrenaturales que pueden perjudicar a quienes no cumplan su voluntad tiene a
priori escasos riesgos y grandes beneficios, independientemente de que dichas



ideas y prácticas sean ciertas desde un punto de vista religioso.

Un ejemplo del sentido otorgado a la apuesta de Pascal se refleja en la creencia en
el mal de ojo. Para los no practicantes, actuar o no en relación con su existencia no
influiría en nada en sus vidas siempre y cuando efectivamente no exista. Sin
embargo, en caso contrario, realizar rituales y portar objetos contra él sería mucho
más beneficioso que no hacerlo. Desde este punto de vista, el surgimiento del
pensamiento religioso habría logrado consolidarse gracias al miedo a lo
desconocido.

Como habrá comprobado el lector, la explicación aquí desarrollada no se centra en
el utilitarismo personal y social de la religión. En cambio, se ha tratado de explicar
cuál pudo haber sido el surgimiento de tales prácticas y creencias. El animismo no
es un recurso grupal para explicar el comienzo de las creencias en lo sobrenatural,
sino un recurso individual compartido por todos los seres humanos dadas sus
características cerebrales.

Basado en este supuesto, el animismo pudo haberse construido a partir de una
suma de percepciones individuales. Desde este punto de vista, el origen de las
creencias se puede rastrear antropológicamente y, por comparación, con el registro
arqueológico. Esta aparente contradicción entre hipótesis presentistas y estudios
sobre grupos pasados no hay que verla como un problema. Todo lo contrario. Siendo
conscientes de su limitación, ofrece un enorme potencial para la disciplina
arqueológica.

30 de septiembre 2021

The Conversation

https://theconversation.com/como-pudieron-surgir-las-creencias-religiosa...

ver PDF
Copied to clipboard

https://theconversation.com/como-pudieron-surgir-las-creencias-religiosas-167129
https://www.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/3494
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/%C2%BFc%C3%B3mo-pudieron-surgir-las-creencias-religiosas&title=¿Cómo pudieron surgir las creencias religiosas?
https://twitter.com/intent/tweet?text=¿Cómo pudieron surgir las creencias religiosas?+https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/%C2%BFc%C3%B3mo-pudieron-surgir-las-creencias-religiosas
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/%C2%BFc%C3%B3mo-pudieron-surgir-las-creencias-religiosas
mailto:?subject=¿Cómo pudieron surgir las creencias religiosas?&body=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/%C2%BFc%C3%B3mo-pudieron-surgir-las-creencias-religiosas

