
Saber que no somos únicos nos hace únicos 

Tiempo de lectura: 5 min.
Jorge Carrión
Dom, 25/04/2021 - 14:21

Casi todo lo que creíamos que era exclusivo de la humanidad en verdad lo
compartimos con muchos otros seres vivos. Debemos crear un nuevo sentido de
singularidad, un sentido que puedan heredar las inteligencias artificiales y las
nuevas generaciones humanas.

En nuestra galaxia, la Vía Láctea, hay al menos 100.000 millones de estrellas. Según
los últimos cálculos, en el universo observable podrían existir hasta 200.000

https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/saber-no-somos-%C3%BAnicos-nos-hace-%C3%BAnicos
https://www.digaloahidigital.com/index.php/taxonomy/term/2518


millones de galaxias. Cinco siglos después de la revolución copernicana, que
desplazó de la Tierra al Sol el centro del universo, cada nueva estimación
cosmológica nos arrincona y nos empequeñece todavía más.

Si la física teórica y los súpertelescopios nos dan lecciones de humildad a escala
cosmológica, las ciencias de la vida lo hacen a escala planetaria. Como dice Arik
Kershenbaum en La guía del zoólogo galáctico, casi todo lo que hasta hace poco
creíamos que era solamente propio del Homo sapiens en realidad lo compartimos
con el resto de los animales: “Herramientas, cultura, emociones, planificación, hasta
humor”. Las aves, los delfines o los lobos intercambian información de un modo muy
sofisticado: ni siquiera el lenguaje complejo podría ser totalmente exclusivo de la
humanidad.

Saber que somos insignificantes es lo que nos hace tan significativos. La ciencia y la
tecnología nos están permitiendo tomar conciencia del gran ecosistema que nos
incluye: eso es lo que nos vuelve realmente únicos. Nos revela que la fe en nuestra
singularidad absoluta, que ha sido la responsable última de un sinfín de atropellos
antropocéntricos, estaba equivocada. Se impone un nuevo sentido de nuestra
condición singular: solamente nosotros podemos ver el conjunto natural y
tecnológico que nos incluye. Y actuar en consecuencia.

Sobre todo en un momento en que estamos empeñados en avanzar hacia la
singularidad de la inteligencia artificial, ese día en que las máquinas podrán crear de
forma autónoma otras máquinas mejores que ellas. Tanto si ese proceso dura diez
como doscientos años, tenemos el deber de diseñarlo éticamente, para que los
algoritmos y los robots no

En su extraordinario ensayo Aprender a ser salvajes, Carl Safina nos recuerda que,
en comparación con el de los chimpancés, “el cerebro humano no tiene partes más
nuevas, y los dos funcionan utilizando los mismos neurotransmisores”. El ecólogo
norteamericano enumera algunas de las direcciones en que está avanzando nuestra
comprensión de las demás especies: “Los loros son capaces de recordar hechos
pasados, hacer planes, asumir la perspectiva visual de otros y, a veces, crear
herramientas nuevas para resolver problemas”. Junto con los chimpancés, los
orangutanes y algunos cuervos, pueden fabricar herramientas en varias etapas. Es
decir, son artesanos. Y las ballenas o los elefantes tienen conciencia de su
individualidad y de las comunidades a las que pertenecen.



El concepto clave es el de cultura animal. Cada grupo, manada o tribu posee códigos
compartidos, un patrimonio común: su propia cultura. Desde formas de
comunicarse, organizarse socialmente o seducirse hasta juguetes (las “muñecas”
hechas con hojas de los orangutanes), rituales de duelo (los elefantes que visitan y
tocan restos de familiares fallecidos) o mecanismos de adopción (entre tías y
sobrinos chimpancés). La transmisión generacional de esa cultura es necesaria para
la supervivencia.

Han pasado más de treinta años desde que Frans de Waal publicó sus libros
pioneros sobre política, guerra y paz entre comunidades de chimpancés. En la
misma época, Hal Whitehead demostró que los cetáceos utilizaban dialectos
distintos, según el grupo o la región. ¿Por qué se han subestimado esas estructuras
culturales? Como dice Safina: “¿Qué es lo que no se ha subestimado en el mundo no
humano?”.

Aunque Charles Darwin ya intuyera que debía existir algún tipo de cognición
vegetal, no ha sido hasta este cambio de siglo cuando los expertos —como Stefano
Mancuso, Monica Gagliano o Daniel Chamovitz— han empezado a demostrar
científicamente que las plantas sienten y evalúan sus entornos. Al igual que sus
colegas zoólogos, esos botánicos son enanos sobre los hombros de gigantes que en
su día fueron enanos sobre hombros de otros gigantes. Es probable que en el siglo
XXII hablemos de las culturas micóticas o vegetales, del mismo modo en que ahora
comenzamos a hablar de las animales.

Esa aceleración de nuestro conocimiento de los reinos biológicos se debe a nuevas y
poderosas tecnologías. En los próximos siglos, las que ahora nos ayudan a contar
galaxias, a detectar patrones en los ladridos de los perros o a estudiar la
comunicación que llevan a cabo a través de sus raíces los árboles de los bosques,
también crearán sus propias culturas. Culturas algorítmicas, cuyos embriones se
encuentran en las familias de algoritmos de IBM, Google o Amazon, que como las de
los animales domésticos se desarrollan gracias a su hibridación con los seres
humanos.

Cada día está más cerca la llamada singularidad tecnológica. Sabemos que hay
muchos seres vivos que sueñan: pronto lo harán las inteligencias artificiales. ¿Cómo
queremos que sean esos sueños? ¿De soberbia o de humildad? Por eso ha llegado el
momento de reformular lo que entendemos por singularidad humana.



La Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura
(Unesco) determinó el año pasado que Siri y Alexa son sexistas. Los sistemas de
reconocimiento facial son racistas. Estamos creando una nueva realidad algorítmica
según los parámetros de la peor dimensión de la nuestra.

Las inteligencias artificiales heredan una visión del mundo en que los seres humanos
son realmente únicos, singulares: el pueblo elegido. Pero ha llovido mucho desde el
día en que uno de los inspirados autores que escribieron el Antiguo Testamento nos
conminó a conquistar la Tierra. Ahora sabemos hacia dónde conduce esa convicción
imperialista y predatoria: al desastre, a las pandemias, a un horizonte insostenible.

Nuestra nueva singularidad consiste en saber que no somos únicos en el sentido
histórico, el de la superioridad respecto al resto de especies, ni a escala genética o
celular ni a escala cósmica. Lo somos en un sentido nuevo: el de la responsabilidad.
Esa conciencia puede fundar una nueva etapa, menos soberbia, menos destructiva,
de la historia la humanidad. Una etapa en que la inteligencia artificial se vaya
desarrollando con modelos éticos más válidos para un futuro sostenible y justo. Una
etapa radicalmente distinta a todas las precedentes. Del todo singular.

@jorgecarrion21

25 de abril 2021

NY Times

https://www.nytimes.com/es/2021/04/25/espanol/opinion/singularidad-human...

ver PDF
Copied to clipboard

https://www.nytimes.com/es/2021/04/25/espanol/opinion/singularidad-humana.html
https://www.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/3856
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/saber-no-somos-%C3%BAnicos-nos-hace-%C3%BAnicos&title=Saber que no somos únicos nos hace únicos
https://twitter.com/intent/tweet?text=Saber que no somos únicos nos hace únicos+https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/saber-no-somos-%C3%BAnicos-nos-hace-%C3%BAnicos
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/saber-no-somos-%C3%BAnicos-nos-hace-%C3%BAnicos
mailto:?subject=Saber que no somos únicos nos hace únicos&body=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/saber-no-somos-%C3%BAnicos-nos-hace-%C3%BAnicos

