
Nacional-populismo 

Tiempo de lectura: 9 min.
Fernando Mires
Dom, 14/02/2021 - 18:15

Partiremos de un principio: no existen los conceptos perfectos. Ninguno puede
dar cuenta de la realidad total del objeto definido. Siempre quedará un resto, una
sombra, un detalle que escapa a la observación. Por eso las discusiones
nominalistas carecen muchas veces de sentido. Sucede sobre todo en disciplinas
que no apuntan a la definición de sustancias sino a fenómenos cambiantes, a
procesos sometidos a múltiples interacciones en diferentes condiciones de tiempo y

https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/nacional-populismo
https://www.digaloahidigital.com/index.php/taxonomy/term/1698


lugar. De ahí que los conceptos que usamos para definir a realidades sociales o
políticas sean de por sí insuficientes.

Conceptos como socialismo, nacionalismo, fascismo, no son cosas en sí y, mucho
menos, separadas entre sí. Podemos detectar fácilmente características del uno en
el otro e, incluso, terminar diciendo —si confundimos analogías con homologías—
que lo uno es lo otro. No obstante, de algún modo tenemos que nombrarlos. De lo
que sí podemos escapar es a la tentación de otorgar a los conceptos una validez
universal.

Por lo demás, el establecimiento de un concepto en la vida pública no resulta de
discusiones epistemológicas. No pocas veces aparecen a través de la comunicación
colectiva. Conceptos considerados como intransferibles han surgido simplemente
del azar, entre ellos los de derecha e izquierda, sin los cuales para muchos la vida
política sería imposible.

¿Qué hubiese pasado si los jacobinos se hubiesen sentado al lado derecho en los
inicios de la Convención francesa? Nada menos que esto: la izquierda de hoy se
llamaría derecha y la derecha, izquierda. La contingencia, dicho de modo paradójico,
suele ser la ley de la vida.

Otros conceptos radicalmente locales han terminado por adquirir un carácter
universal. Pensemos en uno de los más usados: fascismo, cuyo origen es más
italiano que una pizza. Viene de la palabra fascio (haz, fasces) y esta del latín
fascium, que alude al símbolo de autoridad entre los emperadores romanos. Símbolo
que, usado por Mussolini, quería significar: recuperar la grandeza de la antigua
Roma (o algo parecido).

El tipo de dominación mussoliniano coincidió con la aparición de diversos
movimientos nacionalistas, racistas y antidemocráticos emergidos durante el crítico
decenio de los 30 a los cuales los políticos denominaron fascistas. Hoy muchos lo
aplican para designar a cualquiera dictadura.

Pensemos en el término socialismo, nacido de querellas interreligiosas durante el
siglo XVII, utilizado después por los utópicos Owen, Proudhom, Saint-Simon y Leroux;
luego, por los partidos obreros europeos en los siglos XIX y XX. Hoy, en tiempos
poscomunistas, es usado de modo indiscriminado para designar a antípodas como
son los socialistas europeos y los norcoreanos. O pensemos en el concepto
populismo, que hoy sirve para descalificar a los autócratas latinoamericanos, a los



racistas europeos, a los demagogos de cualquiera latitud.

La mayoría de los conceptos sociológicos y politológicos son imprecisos y elusivos.
Sin partir de esa premisa no nos vamos a entender.

A estas conclusiones he llegado observando la competencia que ha tenido lugar
para designar a movimientos y gobiernos aparecidos originariamente en Europa,
perfectamente reconocibles por sus características. Entre otros, Demócratas de
Suecia, Partido Popular en Dinamarca, Partido por la Libertad en Holanda, Ley y
Justicia en Polonia, Agrupación Nacional en Francia, Alternativa para Alemania,
Partido por la Libertad en Austria, Liga Norte en Italia, Amanecer Dorado en Grecia,
Justicia y Desarrollo en Turquía, Partido Nacional de los Derechos en Croacia, Fidesz
y Jobbik en Hungría, Vox en España, Chega en Portugal y varios más.

Los títulos más recurrentes para designar a estas nuevas “apariciones” son
ultraderecha, derecha-populista, neofascismo, posfascismo y, más recientemente,
nacional-populismo. En estas líneas, tomaré partido por la última designación:
nacional-populismo. Afirmaré, sí, que las otras denominaciones no son falsas, pero sí
insuficientes.

¿Ultraderecha? Es cierto: muchos de esos partidos provienen de los extremos de los
partidos de derecha e intentan recabar para sí las tradiciones del conservadurismo
patrimonial. ¿Derecha populista? Es cierto, no solo aluden al pueblo sino además son
seguidos por multitudes de sectores que en tiempos pretéritos siguieron a los
partidos de las izquierdas más rancias. ¿Neofascismo? Es cierto, gran parte de su
patrimonio ideológico proviene de los antiguos fascismos, entre ellos, la homofobia,
la xenofobia, el caudillismo y la creencia en un Estado fuerte y autoritario (sin
parlamento) ¿Fascismo? Es cierto, ideológica y socialmente hablando, sus
similitudes con los fascismos clásicos son inocultables.

Uno de los defensores de otra denominación, la de posfascismo, ha sido el
destacado politólogo italiano Enzo Traverso. En su libro-entrevista, Las nuevas caras
de la derecha, escrito bajo los influjos de las elecciones que llevaron a Donald Trump
al gobierno, se pronuncia en contra del concepto nacional-populista, afirmando que
el término populista ha sido aplicado a experiencias muy diferentes entre sí. ¿Pero
no sucede lo mismo con el concepto de fascismo sea este neo o pos?

Traverso, de acuerdo a su orientación izquierdista, argumenta que el concepto de
fascismo se refiere a movimientos y gobiernos que levantan banderas homofóbicas,



xenofóbicas y hoy islamofóbicas. Tiene razón. Pero también podríamos afirmar al
revés, que el concepto de populismo, al ser más amplio, permite incluir a
movimientos y gobiernos cuya matriz ideológica es de izquierda y no de derecha. Es
decir, cubre un espacio que va más allá de las autodefiniciones ideológicas.

Como hemos dicho en otras ocasiones, todo fascismo es populista, pero no todo
populismo es fascista.

Es evidente, tanto en su versión de “derecha” como en la de “izquierda”, los
populismos de hoy deducen su aparecimiento de una razón similar: la crisis de la
democracia liberal en el periodo que marca la transición del modo de producción
industrial al modo de producción digital. Que en Europa sean predominantes los que
provienen de una tradición de derecha y en América Latina (todavía) los que
provienen de una de izquierda, no juega ningún papel decisivo.

Por lo demás, el término posfascismo es engañoso. El prefijo post da a entender una
relación de filiación directa con el fascismo originario, la que no es verificable. Entre
el fascismo del siglo XX y los movimientos fascistoides del siglo XXI no hay una
relación de continuidad directa, como por ejemplo entre modernidad y
posmodernidad. Para decirlo en un lenguaje ya convertido en familiar, el por
Traverso denominado posfascismo no es un mutante del fascismo. Es otro bicho.

No estamos en los años 30. El mundo de hoy es política —y no solo
económicamente— global. Por lo mismo, necesitamos de conceptos globales. Ya
Hannah Arendt, escandalizando a derechistas e izquierdistas, entendió que el
fascismo hitleriano y el comunismo estalinista podían ser entendidos bajo una sola
definición global. Esa definición se llama totalitarismo.

Cada populismo se alimenta de las tradiciones de donde emerge. Algunas son
fascistas y otras no. Así, hay populismos que provienen de una tradición de
izquierda y otros de una de derecha. Identidades que solo juegan un papel en los
momentos originarios, pero que terminan por diluirse en la medida en que los
populistas alcanzan el poder. Ahí dejan de ser de izquierda o de derecha. Pues
alguna vez hemos de entender que tanto izquierda como derecha son definiciones
interparlamentarias y esas no las podemos aplicar a movimientos populistas,
fascistas o no, que no solo son extra sino, además, antiparlamentarios.

Sin parlamento no hay autocracias ni dictaduras de izquierda o de derecha, hay
simplemente autocracias y dictaduras. Denominar a los movimientos políticos de



acuerdo a sus autodefiniciones ideológicas es lo mismo que juzgar a una persona
por lo que ella piensa de sí misma. Un gran error.

No obstante, Traverso tiene razón cuando opina que populismo es un concepto
hiperinflacionado, algo así como una dama para todo servicio. También la tiene
cuando propone que, si lo vamos a usar, lo hagamos como adjetivo. De acuerdo. Eso
es precisamente lo que estamos haciendo. No estamos hablando de populismo a
secas sino de nacional-populismo.

La palabra populismo como adjetivo del sustantivo nacional significa la
subordinación de lo populista a lo nacional.

Los nacional-populistas entienden por nacional no al amor patrio sino a un
nacionalismo muy similar al de los fascismos pretéritos: un nacionalismo identitario,
deducido de una raza, de una etnia, de un color de piel, de un sexo, en fin, un
nacionalismo de tipo facho-trumpista muy diferente al patriotismo constitucional
propuesto por Dolf Sternberger y popularizado por Jürgen Habermas. Para ambos
autores, según recuerdo, la adscripción a la nación se da a través del
reconocimiento ciudadano a un sistema de derechos y deberes que constituyen
jurídica y políticamente a esa nación.

Ahora bien, si analizamos con detención la práctica de los nacional-populistas
europeos, podremos comprobar que mantienen un discurso doble: uno
extremadamente conservador y otro extremadamente plebeyo. Una hidra de dos
cabezas (El trumpismo incluso tiene tres, pues al discurso conservador y al plebeyo
agrega un tercero: uno económico, radicalmente neoliberal) Mediante el discurso
conservador intentan representar lo que ellos quieren vender como ideales
nacionalistas: el retorno a una patria usurpada por una izquierda cosmopolita que
desprecia el rol de las madres en la crianza de sus hijos, el respeto a la autoridad de
los padres, que impone la relativización de los sexos y el aborto a “nuestras”
mujeres para ceder el espacio geográfico a los emigrantes sucios y bárbaros que
llegan a invadirnos desde el tercer mundo (Trump lo ha dicho mejor que yo).

Mediante el discurso plebeyo, en cambio, el nacional-populismo llama a las clases
populares a rebelarse en contra de los intelectuales y políticos del establishment (la
“casta” de Pablo Iglesia o “las cúpulas podridas” de Chávez en su versión de
izquierda), de los musulmanes que nos quieren quitar puestos de trabajo, de una
Unión Europea inoperante y burocrática y de una globalidad que hace a todas las



naciones dependientes de capitales foráneos.

Suele suceder, entonces, que en algunas ocasiones los nacional-populistas se
convierten en su otra cara: en populistas-nacionales. No, no es un juego de
palabras. Esa es la principal diferencia entre los que algunos autores llaman
populismo de derecha y populismo de izquierda.

En América Latina, por ejemplo, el populismo-nacional de tipo peronista, chavista o
indigenista, prima todavía por sobre el nacional-populismo de tipo trumpista y/o
putinista. Sin embargo, no podemos desconocer que este último ha ido ganando
terreno en los últimos tiempos.

El Brasil de Bolsonaro, El Salvador de Bukele, el todavía fuerte “uribismo”
colombiano, los republicanos del chileno José Antonio Kast, los ideales que
representó en Bolivia el candidato Luis Camacho, prueban que el nacional-
populismo no solo es propio a las naciones prósperas de Europa y a los EE.
UU. A la inversa, el populismo-nacional europeo —representado por el Podemos de
Pablo Iglesias en España, por el socialismo nostálgico de Izquierda Socialista en
Francia, por el Syriza griego, por la Linke alemana— parece haber encontrado sus
límites de crecimiento. Razón que permite afirmar por el momento que el principal
enemigo de la democracia occidental está constituido por el avance del
nacional-populismo, en todas sus diversas formas y colores. ¿Cómo
enfrentarlo? Ese deberá ser un tema para otro artículo.

Por ahora, valga un simple enunciado: el nacional-populismo no ha surgido de la
nada sino de problemas reales, objetivos y, sobre todo, verdaderos.

Lo mismo ocurrió con el fascismo del siglo XX. En todas sus variantes (nazi,
religiosa, mussoliniana) los fascismos emergieron como alternativa frente al avance
del comunismo estalinista en un periodo marcado por una profunda crisis económica
de la sociedad industrial y por ende de la democracia liberal. La amenaza comunista
no la inventó Hitler ni Mussolini ni Franco. Estaba ahí. Era existente y real.

Hoy, el nacional populismo surge en un periodo marcado por la crisis de la sociedad
posindustrial, en pleno nacimiento de la sociedad digital y enfrentando la posibilidad
de que China (y sus satélites sudasiáticos) pase de ser un competidor económico
para transformarse —si es que llegara a reconstituirse la alianza chino-rusa— en un
enemigo político e incluso militar.



Los avances del nacional-populismo trumpista no sucedieron gracias al carisma que
nunca tuvo Trump. Sucedieron simplemente porque Trump, como Hitler ayer,
nombró problemas reales pero ofreciendo soluciones falsas. ¿Cuáles son las
soluciones reales? Es un tema largo y complicado. Lo único que podemos decir por
ahora es que nunca un problema podrá ser solucionado si se lo desconoce.
Reconocer los problemas como tales, sin esconder las cabezas en la arena, ese es el
desafío que hoy enfrentan las democracias de nuestro tiempo.

Twitter: @FernandoMiresOl

ver PDF
Copied to clipboard

https://twitter.com/FernandoMiresOl
https://www.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/4061
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/nacional-populismo&title=Nacional-populismo
https://twitter.com/intent/tweet?text=Nacional-populismo+https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/nacional-populismo
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/nacional-populismo
mailto:?subject=Nacional-populismo&body=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/nacional-populismo

