
Más Séneca y menos ansiolíticos 

Tiempo de lectura: 6 min.
Juan Arnau
Vie, 12/06/2020 - 12:53

Ilustración Fernando Vicente

Cultiva el espíritu porque obstáculos no faltarán. El consejo de Confucio podría
haberlo firmado cualquiera de los filósofos estoicos. Una versión moderna de esta
máxima se la debemos a Woody Allen: “Si quieres hacer reír a Dios, cuéntale tus
planes”. Un poeta barcelonés la remató con un verso lapidario sobre el inexorable
juicio del tiempo: “Que la vida iba en serio uno lo empieza a comprender más

https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/m%C3%A1s-s%C3%A9neca-menos-ansiol%C3%ADticos
https://www.digaloahidigital.com/index.php/taxonomy/term/2683


tarde”. Esos son, a grandes rasgos, los tres vértices del estoicismo antiguo, que
parece resurgir en nuestros días. ¿Se trata de un espejismo? Las sociedades
modernas se encuentran dominadas por la rentabilidad tecnocrática del selfie, la
autoindulgencia (todo nos lo merecemos, sobre todo si hay desembolso) y el
capricho. Se trata de fabricar un ego frágil e injustificadamente vanidoso. Una
situación que supuestamente podría remediar una buena dosis de estoicismo. Dado
que no podemos controlar lo que nos pasa y vivimos totalmente hacia afuera,
atemorizados y estresados, dado que somos más circunstancia que nunca, quizá
pueda ayudarnos esta antigua filosofía que inspiró a Marco Aurelio, un hombre que,
dada su posición, conoció el estrés mejor que nadie.

Pero en ese desplazamiento, en esa búsqueda de inspiración en el pasado
grecolatino, se corre el riego de confundir, y de hecho se hace, estoicismo con
voluntarismo, tan vigente y puritano. La cultura del esfuerzo y la búsqueda del éxito
dominan las sesiones de coaching, que es, según sus proponentes, el arte de ayudar
a otras personas a cumplir sus objetivos o a “llenar el vacío entre lo que se es y lo
que se desea ser”. No cabe mayor traición al legado estoico. El voluntarismo reseca
el alma y uno de los fines del estoicismo es recrearla. Lo que llamamos “retos” o
“metas” no son sino anteojeras que no permiten ver más que un único aspecto de la
realidad y uno acaba estrellando el avión contra la montaña, como en el caso de
Germanwings. Esas metas nos trabajan por dentro y parecen diseñadas para excluir
la contemplación y la observación atenta y desinteresada. Frente a la tiranía de la
meta, los estoicos pretendían desembarazarse de pasiones demasiado apremiantes
y acaparadoras. De hecho, uno de sus signos distintivos fue considerar la poesía
como medio legítimo de conocimiento. La lírica nos mantiene en una actitud abierta
y nada sabe de metas y objetivos. La poesía era para los estoicos, sobre todo la de
Homero, genuina paideia. Entender esto requiere ganar una libertad interior, no
estar eternamente abducidos por el circo o las pantallas, una independencia moral,
no la opinión general o el vocerío de Twitter, y trascender la dependencia de la
persona respecto a su parte animal (en el supuesto de que el hombre es ese ser
singular que, como decía Novalis, vive al mismo tiempo dentro y fuera de la
naturaleza). Con ese “cuidado de sí”, que Marco Aurelio llamaba meditaciones, era
posible lograr una autarquía ética que tendría una importancia decisiva en el
pensamiento político griego.

No quedan muy lejos algunos ejemplos de estoicismo moderno. Wittgenstein cuenta
que de joven experimentó esa sensación de que “nada podía ocurrirle”. Era un modo



de decir que, ocurriera lo que le ocurriera (una bala perdida, un cáncer), sabría
aprovechar la experiencia. Una actitud que le permitió asumir el puesto de vigía en
medio del fuego cruzado durante la primera gran guerra. Algo parecido encontramos
en Simone Weil, siempre arriesgándose, ya fuera en la fábrica de la Renault o en los
hospitales de Londres, con la humildad como valor supremo, que hace que el ego no
apague la llama de lo divino. Curiosamente, la actitud de estos dos grandes
filósofos, en los que reviven los viejos ideales grecolatinos, contrasta con algunas
obsesiones actuales. Desde el miedo al propio cuerpo, que requiere un examen
continuado, hasta la obsesión por la seguridad (to feel safe, to feel at home). Como
si un escáner o un refugio pudieran otorgar esa tranquilidad, como si hubiera que
encerrarse para sentirse seguro. Mientras un mandatario reciente se preguntaba
cuánto dinero necesitaba para sentirse seguro y, al no hallar la cifra, se consagró a
amontonar capitales, Wittgenstein se exponía en la trinchera y Weil en la columna
de Durruti.

El estoicismo supone, como apuntó Zambrano, la recapitulación fundamental de la
filosofía griega. En este sentido fue y es tanto un modo de vida como un modo de
estar en el mundo. Zenón de Citio, natural de la colonia griega de Chipre, figura
como fundador de la escuela. Tenían algo en común con los cínicos, sobre todo la
vida frugal y el desprecio de los bienes mundanos, y reflexionaron sobre el destino y
la relación entre naturaleza y espíritu. Hubo un estoicismo medio (platónico,
pitagórico y escéptico), pero los que dieron fama a la escuela fueron sus
representantes romanos: un emperador, un senador y un esclavo. Todos ellos
surgieron, como ahora, al abrigo del Imperio. Aquel imperio era militar, el de hoy es
tecnológico. Imaginen ustedes a Zuckerberg abrazando el estoicismo; pues bien, eso
es lo que hizo el emperador Marco Aurelio. Séneca nació en la periferia del Imperio,
en la colonia bética de Hispania, pero fue una figura fundamental de la política en
Roma, senador con Calígula y tutor de Nerón. Epicteto había llegado a la ciudad
siendo un esclavo. Cuando fue liberado fundó una escuela, y aunque, siguiendo el
ejemplo de Sócrates, no escribió nada, sus discípulos se encargarían de transmitir su
legado.

Moralistas y contemplativos, todos ellos defendieron la vida virtuosa, la
imperturbabilidad y el desapasionamiento, sentimientos todos ellos muy poco
rentables para una sociedad del entretenimiento. El estoicismo conquistó gran parte
del mundo político-intelectual romano, pero, a diferencia del 15-M, no cristalizó en
“partido”, sino que se decantó en norma de acción y su influencia alcanzaría a



grandes filósofos como Plotino o Boecio. No entraremos a describir su refinada
lógica, pero merece la pena recordar que la subordinaban a la ética. Al contrario de
hoy, al menos en el mundo financiero, donde el algoritmo domina la moral. Destaca
en ella su doctrina de los indemostrables, probablemente de origen indio. Concebían
el alma como un encerado donde se graban las impresiones. De ellas surgen las
certezas (si el alma acepta la impresión) y los interrogantes (si es incapaz de
ubicarla). Para los estoicos, el mundo era, como para nosotros, sustancialmente
corporal, pero su física no niega lo inmaterial. Concibe la naturaleza como un
continuo dinámico, cohesionado por el pneuma, un aliento frío y cálido, compuesto
de aire y fuego. Heredaron de Heráclito el fuego como principio activo y primordial,
del que han surgido el resto de los elementos y al que regresarán. Como el humor o
el llanto, el pneuma no se desplaza, sino que se “propaga”, contagiando alegría o
enfermedad.

Hoy no estaría de más poner en práctica algunos de sus principios. El imperativo
ético de vivir conforme a la naturaleza, que nuestro planeta agradecería. El ejercicio
constante de la virtud, o eudemonía, que permite el desprendimiento. Y, finalmente,
lo que Nietzsche llamó el amor fati, la aceptación y querencia del propio destino,
remedio eficaz para todo aquello que produce desasosiego. No puede decirse que
estos principios proliferen en nuestros días. Si un viejo estoico pudiera asomarse a
nuestro tiempo, vería, en las grandes desigualdades propiciadas por la economía
financiera, un descuido de sí, un olvido de esa autonomía moral que evita que se
desaten emociones como el miedo y la vanidad, que crean la codicia. Emociones
contrarias a la razón del mundo que, en nuestro caso, es la razón del planeta.

28 de abril 2020

https://elpais.com/cultura/2018/04/27/babelia/1524838978_764302.html

ver PDF
Copied to clipboard

https://elpais.com/cultura/2018/04/27/babelia/1524838978_764302.html
https://www.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/4724
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/m%C3%A1s-s%C3%A9neca-menos-ansiol%C3%ADticos&title=Más Séneca y menos ansiolíticos
https://twitter.com/intent/tweet?text=Más Séneca y menos ansiolíticos+https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/m%C3%A1s-s%C3%A9neca-menos-ansiol%C3%ADticos
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/m%C3%A1s-s%C3%A9neca-menos-ansiol%C3%ADticos
mailto:?subject=Más Séneca y menos ansiolíticos&body=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/m%C3%A1s-s%C3%A9neca-menos-ansiol%C3%ADticos

