
De la sociedad de clases a la anti-sociedad de
masas 

Tiempo de lectura: 12 min.
Dom, 12/01/2020 - 08:27

Sin entrar en el terreno de las grandes definiciones, deberíamos al menos ponernos
de acuerdo en un punto; y es el siguiente: El concepto de sociedad no alude a un
objeto del deseo de la sociología, ni tampoco es un sinónimo de nación, ni mucho
menos se refiere al conjunto de la población de un país. El concepto de sociedad
tiene que ver con la existencia de asociaciones.

https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/la-sociedad-clases-la-anti-sociedad-masas
https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/la-sociedad-clases-la-anti-sociedad-masas


1.

Donde no hay asociaciones no puede haber sociedad. Y si consideramos que la
mayoría de las asociaciones son económicas, culturales y políticas, podemos deducir
que la sociedad no puede solo ser objeto de estudio de la sociología. Por ejemplo,
cuando nos referimos a las asociaciones políticas aludimos a la organización política
de una nación. De ahí la importancia de precisar a cual franja de la sociedad nos
estamos refiriendo, a menos que optemos por convertir a la palabra sociedad “en
una dama para todo servicio”.

La sociedad es el espacio en donde las asociaciones establecen relaciones entre sí,
las que pueden ser incluso, antagónicas. Es el caso de las llamadas luchas de clases.
Las luchas de clases suponen una relación entre clases. Una relación negativa si se
quiere, pero relación al fin.

No puede haber lucha de clases sin clases y no puede haber clases sin
organizaciones de clase. Las clases existen a través de sus organizaciones
(representaciones). No existiendo organizaciones de clases, no hay clases.

Ahora, si la población de un país no está organizada en clases, la población vive en
estado de masa no orgánica. Luego, la masa es la población en estado social no
orgánico (pre-, anti- o a-social) Las clases, en cambio, reitero, son sus propias
organizaciones. No hay clase en sí ni clase para sí, como imaginaba el Marx
hegeliano (“Miseria de la Filosofía”). Una clase es para sí o no es clase.

Por más aguda que sea en un momento la lucha de clases, las clases, al estar
representadas por organizaciones configuran la estructura de una sociedad. Luego,
cuando no hay organizaciones de clase, no solo no hay clases, tampoco hay, en
sentido estricto, sociedad. Y bien, allí donde no hay sociedad están dadas las
condiciones para que el Estado ocupe todos los espacios de la vida social y política.
Es por eso que la masificación de “lo social” es la condición primaria de los llamados
estados totalitarios (tesis de Hannah Arendt).

En una nación cuya población no está organizada en clases, la relación que
establece el Estado con la población es la de Estado-masas. De ahí que Hannah
Arendt al analizar al fenómeno totalitario (“The Origins of Totalitarianism”) destacó
que este siempre es precedido por una alianza entre determinadas elites y la
“chusma” (Mob). Así Arendt amplió conceptualmente la relación entre los
movimientos sociales inorgánicos y el establecimiento de una dictadura, hecho ya



destacado por Karl Marx cuando analizó el rol del “proletariado andrajoso”
(Lumpenproletariat) durante la revolución frustrada de París, en 1848.

No sería quizás errado afirmar que una dictadura, totalitaria o no, suele ser
precedida por movimientos de masas a los cuales hoy día denominamos populistas,
aunque también debemos agregar que no todo populismo termina en una dictadura.
El populismo es una forma de integración política de masas alrededor de un caudillo
mesiánico (no existe movimiento populista sin caudillo populista). Por lo mismo,
todo régimen populista porta consigo una ambivalencia. Por una parte integra las
masas al Estado, pero por otra, destruye o bloquea a las organizaciones horizontales
que conforman una sociedad.

Bajo un Estado populista, la sociedad organizada en clases tiende a desaparecer.
Pero el derrumbe de la sociedad clasista no lleva a la igualdad sino a la
desintegración social. Cuando la desintegración no conduce a un nuevo tipo de
integración para-estatal (estalinista o fascista) y se mantiene en el tiempo, podemos
utilizar el concepto acuñado por Durkheim: anomia, equivalente a una sociedad en
proceso de desintegración. La llamada sociedad de masas es, por lo tanto, una
forma de anti-sociedad.

Es importante destacar que la relación entre sociedad de clases y anti-sociedad de
masas no sigue un curso histórico progresivo. Una sociedad de clases puede ser
precedida por una anti-sociedad de masas. Pero a la inversa, una sociedad de clases
puede ser destruida y llevada a convertirse en una anti-sociedad de masas.

Cabe destacar que los totalitarismos del siglo XX, sobre todo el nazi y el soviético, se
erigieron sobre la base pero también sobre la negación de una sociedad clasista. La
diferencia es que el nazi surgió desde un comienzo como un movimiento no clasista.
En cambio, el soviético surgió como un movimiento clasista (alianza de obreros y
campesinos). El punto común –sobre eso insistió Hannah Arendt- fue que ambos
totalitarismos destruyeron a las organizaciones independientes de campesinos,
empresarios y obreros, verticalizando al orden social e integrándolo al Estado. El
totalitarismo –este es el punto clave- aparece cuando la anti-sociedad de masas es
ocupada por el Estado. Esa es la razón por la cual no toda dictadura es totalitaria.

Hay pues una relación indirecta entre un orden político y un orden social. Algunos
ordenes políticos favorecen el desarrollo de una sociedad estructurada en clases;
otros lo inhiben. El curso de las revoluciones madres de la modernidad, la



norteamericana y la francesa, así lo demuestra. Mientras la de los EE UU surgió
como una revolución republicana no democrática, vale decir, con exclusión del
pueblo (masas), la francesa surgió de una revolución de masas (en cierto modo fue
la primera revolución populista de la historia). El camino que ambas recorrieron fue,
por lo mismo, inverso.

La revolución norteamericana continuó ampliándose en la medida en que
incorporaba a la masa no organizada (sobre todo a los esclavos) bajo el formato de
clases (trabajadores asalariados). La francesa, en cambio, construyó una nación de
clases aplastando a las masas que habían dado origen a la propia revolución. Ahí
reside la notable diferencia que observó Alexis de Tocqueville (“La Democracia en
América”) entre el autoritarismo republicano de los franceses y la orientación
republicana– democrática de los norteamericanos. Ambas revoluciones fueron
republicanas (anti-monárquicas). Pero mientras la república de los norteamericanos
excluía a la masa, la francesa la incorporó desde un comienzo para excluirla
después (periodo napoleónico). Ambas llegaron a ser, por distintas vías, repúblicas
democráticas.

Importante será destacar entonces la diferencia entre república y democracia, pues
si bien toda democracia surge de una república, no toda república posee de por sí
un carácter democrático. Baste solo observar como en la ONU las repúblicas no
democráticas constituyen una gran mayoría.

El concepto de república tiene una connotación más jurídica que social. Señala en
primera línea la constitución de un orden civil regido por un Estado sustentado en el
derecho público. La democracia en cambio es un fenómeno social: señala la
incorporación del pueblo, ya sea en la forma de masa, ya sea en la forma de clases,
al orden republicano. Hay, por lo mismo, repúblicas democráticas y otras que no lo
son.

La incorporación del pueblo a la cosa pública fue considerada por la filosofía política
clásica –desde Aristóteles hasta Kant- como una alternativa muy indeseable. Por
cierto, para esa filosofía el pueblo no eran las clases populares sino la plebe, es
decir, las masas. Recién la filosofía política de los filósofos contractualistas (Hobbes,
Locke y Rousseu) incorporó a la noción de pueblo como un determinante político,
abstracto sí, pero político.



Al comenzar el siglo XXl ya es posible constatar que pese a la oposición de los
grandes filósofos de la política, “la rebelión de las masas” ha tenido lugar en casi
todo el mundo occidental y en diferentes países esas masas han terminado por ser
transformadas en clases al interior de diversos ordenes republicanos. Esa es la razón
por la cual la teoría de la lucha de clases del marxismo clásico solo podía tener lugar
bajo un orden republicano post-clasista. El proletariado del marxismo es antes que
nada una clase situada por sobre y no al lado de la masa no orgánica, sea esta
llamada plebe, lumpen o chusma.

Al llegar a este punto recuerdo un día de mi juventud cuando leyendo los discursos
de Luis Emilio Recabarren, fundador del PC chileno, me encontré con esta frase:
“Nosotros, los trabajadores, los mejores representantes de la clase media chilena”.
Recabarren tenía razón.

En muchos países “el proletariado” no está situado en el último peldaño de la escala
social. Al contrario de lo que pensaba Marx, se trata de una clase que sí tendría
mucho que perder –y de hecho ha perdido mucho- con una revolución de masas,
entre otras cosas, sus propias organizaciones de clase. De este modo los marxistas
que han sustituido el concepto de clase por el de pueblo (Fidel Castro) o por el de
plebe (García Linera) o por el de “multitud” (Hardt y Negri) o por el de “casta” (Pablo
Iglesias) no son, en sentido riguroso, marxistas. Mas bien son populistas vestidos
con ropaje marxista. El de ellos es solo un “marxismo-andrajoso”.

2.

Las clases social y políticamente organizadas han llegado a ser en la mayoría de los
países europeos los ejes en torno a los cuales gira la llamada sociedad. Los
trabajadores industriales –el proletariado de Marx- han pasado a ser en Europa
miembros, si no privilegiados, por lo menos insustituibles del orden político. La
obtención de ese rango no ha sido por cierto un regalo del cielo. Ha sido más bien el
resultado de una larga trayectoria signada por luchas de clases, a veces muy
violentas.

La economía social de mercado y el “estado social” no son modelos sociológicos.
Son conquistas sociales alcanzadas por los trabajadores políticamente organizados
de Europa. Sin embargo, el orden clasista democrático no es irreversible. La
desintegración de la sociedad de clases y su sustitución por una anti-sociedad de
masas es y ha sido una posibilidad latente. Quizás la prueba más notoria de esa



posibilidad fue la caída de Alemania en la anti-sociedad de masas construida por los
nazis.

Antes de la llegada del nazismo la sociedad alemana era considerada un modelo de
integración social. Las corporaciones y gremios estaban muy bien estructurados. El
poder de los sindicatos obreros era muy grande. Los socialdemócratas y los
comunistas eran partidos de clase muy organizados y las competencias del Estado
en materias económicas y sociales funcionaban de modo óptimo hasta el punto de
que los servicios de seguro social eran considerados los mejores del continente.
Incluso el correo alemán era visto por Lenin como un modelo de socialismo.

¿Cómo y por qué una nación socialmente organizada pudo convertirse de la noche a
la mañana en una nación de masas? La respuesta no solo la vamos a encontrar en el
terreno puramente económico –por muy aguda que haya sido la crisis de 1929-. Esa
respuesta hay que buscarla más bien en el espacio político.

Si bien es cierto que una crisis económica puede provocar una crisis política, no es
menos cierto que una crisis política puede llevar a una crisis social. En cierto modo
la existencia de un orden social es dependiente del orden político pues es este el
que da formato al orden social. Esa es la razón por la cual los historiadores que se
han ocupado de analizar el ascenso del nazismo coinciden en un punto: ese ascenso
fue posible gracias a la profunda crisis política que hundió a la República de Weimar
nacida en 1922. Esa fue, a la vez, la crisis del orden republicano. O dicho de otro
modo: la crisis que precedió a la llegada del nazismo no solo fue una crisis política
sino una crisis de la política.

La crisis del orden republicano llevó en Alemania al desmoronamiento de la sociedad
de clases, a la desconexión de las asociaciones sociales entre sí y con el Estado, a la
desintegración de la cultura política e incluso a la corrupción espiritual de los más
grandes pensadores de Europa. Gracias a esa crisis, el nazismo pudo emerger con
un discurso dirigido no en contra de un determinado partido sino en contra de toda
la clase política. Destruida esa clase política, los espacios políticos quedaron
desocupados para que sobre la ruina de la sociedad de clases los nazis edificaran
una anti-sociedad de masas.

Volvamos ahora al siglo XXl: El hecho objetivo es que, como ocurrió durante la era
fascista, en la mayoría de los países europeos se observan hoy signos, no de crisis
política sino de crisis de la política. Porque al igual que los fascismos de ayer, los



populismos del siglo XXl apuntan en contra del conjunto de la clase política. Dicho
en la demagógica expresión de el líder de Podemos, Pablo Iglesias, ellos están en
contra de “la casta”.

Eso es lo realmente preocupante: Los nuevos populismos europeos son también,
como el populismo fascista de ayer, portadores de una abierta agresividad en contra
del conjunto del orden político. Son, en el sentido exacto del término,
revolucionarios. No están en contra de un partido o de una clase: están en contra de
todo el sistema político. No nos equivocaríamos entonces si afirmamos que estamos
viviendo una nueva arremetida de los representantes de la anti-sociedad de masas
dirigida en contra de los soportes políticos de la sociedad de clases.

3.

Los nuevos populismos han aparecido en el periodo de transición que se extiende
entre la “sociedad post-industrial” (Touraine) y la todavía no bien constituida
“sociedad digital”. Esta última, como es sabido, es extremadamente ahorrativa de
fuerza de trabajo y no todos los contingentes que expulsa la producción industrial
han pasado a formar parte del nuevo “proletariado digital”. El paro, en su forma
oculta, es muy superior al que muestran las estadísticas. Si a ello agregamos el
crecimiento del trabajo informal, las ocupaciones precarias y sobre todo, ese ejército
proletario de reserva formado por trabajadores extranjeros (en su gran mayoría
provenientes de países islámicos) puede entenderse perfectamente por qué, tal
como ocurrió en los años treinta, la inseguridad y el miedo sean las tónicas de la
cultura política europea de nuestro tiempo. Y bien, gracias a ese miedo social
flotante, crecen los nuevos populismos. Ha sonado la hora de los demagogos, de los
predicadores del odio, de los profetas sociales redentores y de los partidos
mesiánicos.

Lo más probable es que los nuevos populismos han llegado para quedarse. El punto
de no retorno aparece cuando los populistas no ocupan solo espacios vacíos de la
política, sino cuando reciben el apoyo de sectores hasta hace poco clientes
tradicionales de los partidos de la sociedad de clases. Es sabido, por ejemplo, que
una parte importante del electorado que ayer votaba por los comunistas, vota hoy
por el Frente Nacional en Francia. En Grecia, Syriza creció sobre la ruina del PASOK.
Podemos recibe emigrantes de la Izquierda Unida y del PSOE. Incluso en Alemania
una encuesta reveló que en la clientela socialdemócrata existía más simpatía hacia
los xenófobos de AFD que entre los conservadores socialcristianos.



Que en España el populismo social de Podemos y el populismo nacional de VOX
ocupen espacios políticos que ya no pueden ocupar partidos tradicionales
(conservadores y socialdemócratas), podría ser considerado como una posibilidad de
renovación del espectro político, argumentan algunos especialistas. Al fin y al cabo
ningún conjunto de partidos tradicionales puede reclamar para sí el monopolio de
toda la política. Puede incluso que ocurra lo mismo que con los movimientos
estudiantiles sesentistas cuando algunos de sus militantes pasaron a integrarse
cómodamente en partidos políticos post-modernos e incluso en otros más
tradicionales. Puede ser, nada está excluido. Pero eso no impide observar con
preocupación los rasgos comunes que unen a los nuevos populismos, sean estos “de
izquierda” o “de derecha”: Todos son anti-europeistas, todos miran con simpatía
hacia la Rusia de Putin, todos despotrican en contra del conjunto de la clase política,
todos en fin, son portadores de la promesa de una anti-sociedad de masas.

La Europa del siglo XXl deberá mostrar si las reservas democráticas acumuladas
desde los comienzos de la post-guerra conforman un dique suficientemente sólido
para contrarrestar los embates de la nueva ola populista. Más no se puede decir por
el momento. Estamos situados en el justo medio de una antigua disyuntiva. Y esa se
extiende entre la sociedad de clases y la anti-sociedad de masas.

El presente artículo ha sido construido sobre la base de otro pubicado en 2016 bajo
el título La Disyuntiva

Enero 12, 2020

Polis

https://polisfmires.blogspot.com/2015/01/fernando-mires-la-disyuntiva-de...

ver PDF
Copied to clipboard

https://polisfmires.blogspot.com/2015/01/fernando-mires-la-disyuntiva-de-la.html?utm_source=feedburner&utm_medium=email&utm_campaign=Feed%3A+blogspot%2FxSpmE+%28POLIS%29
https://www.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/5145
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/la-sociedad-clases-la-anti-sociedad-masas&title=De la sociedad de clases a la anti-sociedad de masas
https://twitter.com/intent/tweet?text=De la sociedad de clases a la anti-sociedad de masas+https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/la-sociedad-clases-la-anti-sociedad-masas
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/la-sociedad-clases-la-anti-sociedad-masas
mailto:?subject=De la sociedad de clases a la anti-sociedad de masas&body=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/la-sociedad-clases-la-anti-sociedad-masas

