Una Mujer

Tiempo de lectura: 10 min.
Mar, 21/08/2018 - 10:43

Una mujer que al amor no se asoma/ no merece llamarse mujer/ es cual flor que no
esparce su aroma/ como un lefio que no sabe arder/ La pasion tiene un magico
idioma/ que con besos se debe aprender/ puesto que una mujer/ que no sabe
querer/ no merece llamarse mujer/ Una mujer debe ser sonadora/ coqueta y
ardiente/ debe darse al amor/ con frenético ardor/ para ser una mujer/ Ahora quiero
y me aferro a la vida/ ahora mi alma comienza a latir/ puesto que una mujer/ que no
sabe querer/ no merece llamarse mujer


https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/una-mujer

Una Mujer. Intérprete: Gregorio Barros. Autor: Paul Misraki

Estamos, Diotima y yo, leyendo el préximo bolero que he decidido analizar,
sorbiendo un café en un bar, cerca de donde ella se instala a adivinar la suerte a los
turistas que llegan en manadas a La Habana.

- Ay acere, no leas con la voz tan alta, mira que llegaron al hotel unas chicas de las
ORMF vy si te escuchan te van a hacer mondongo.

- ¢Y qué son la ORMF?

- ¢Como que no lo sabes tu? Organizacidon Revolucionaria de Mujeres Femeninas
- Feministas se dice Diotima, no femeninas

- Si, femeninas

- ¢Y tl crees que de verdad harian mondongo conmigo?

-'Y si no te hacen mondongo ellas te voy a hacer mondongo yo, que hasta yo, que
no soy de las femeninas esas, estoy espantada con la letra de esa cancién. Mira td,
icon qué derecho ese idepu cree que va a determinar cuando una mujer merece
lamarse mujer?

- Es un bolero viejisimo. De los afos cuarenta del pasado siglo. Eran otros tiempos.

- Eso me lo dices tu a mi, td. Mira coflo que a ti te gustaria estar en el pasado siglo,
te lo digo yo, ta.

Y tiene razén Diotima. ;Con qué derecho determina el autor del bolero cuando una
mujer es mujer o no? Mejor dicho: jSobre qué base? La base segun el texto del
bolero no puede ser mas absurda. Una mujer que no sabe querer no merece
llamarse mujer. Y si no sabe querer: ;cémo merece llamarse? ;Hombre? Y un
hombre que no sabe querer jcémo merece llamarse? ;Mujer? No, pero no voy a
polemizar con el texto del bolero. Para polemizar, que es parte de mi oficio, he de
buscarme otros adversarios, no autores de boleros. Vale la pena si retener una idea:
dicho bolero ha surgido de un medio histérico donde era posible que el hombre,
desde una innegable posicién de poder, determinaba lo que debia ser una mujer. En
ese sentido el bolero posee un innegable valor documental. Como muchos, es
también un palimpsesto de su época. Quizas los futuros historiadores, cuando



guieran reconstruir nuestro tiempo, tendrdn que recurrir a algunos boleros como
fuentes bibliograficas, entre ellos, Una Mujer, bolero que en su agresivo machismo
recuerda otro peor que tuvo un éxito enorme en los afos cincuenta del siglo veinte.
Si, “Sefiora”:

Senora/ te llaman serfiora/ todos te respetan sin ver la verdad/ Serfiora/ pareces
sefiora/ y llevas el alma/ llena de pecado/ y de falsedad/ Sefiora/ tu eres sefiora/ y
eres mas perdida/ que las que se venden/ por necesidad/ Sefiora/ has manchado un
nombre/ el nombre del hombre/ que puso en tus manos/ su felicidad/ Sefiora/ con
todo tu oro/ lastima me inspiras/ pues vives la vida/ sin Dios ni moral.

Su autor fue Bienvenido Granda, llamado el Bigotdn, quien cantaba acompafado de
la legendaria Sonora Matancera. Nunca nadie le pregunté por qué no canté un
bolero dedicado al Sefilor Hombre. Asi eran las reglas. Si una sefiora engafaba al
sefor, la seflora era una puta. Si ocurria al revés, era lo mas natural del mundo.
Aquello que evidencian los boleros machistas -aunque boleros feministas no hay- es
una reiteracién. Porgue no sélo el hombre ha definido a la mujer desde posiciones
de poder, sino que esa ha sido, es, y probablemente serd, una practica constante de
nuestra vida: la definiciéon del otro. Y la definicién del otro ya es un uso de poder
pues el otro no es sino aquel que carece de poder para definirse a si mismo. Desde
esa perspectiva se entiende aquella conocida constatacién de Simone de Beauvoir
(1992, p. 336): “No llegamos al mundo como mujer; llegamos a serlo”. Sobre el
sentido politico de dicha premisa ya se ha discutido bastante en circulos feministas
y no va a ser aqui donde continuaré dicha discusiéon. Lo que si trataré de rescatar es
gue ese “llegar a ser mujer” ocurre por determinacién externa y no por una
determinacion del propio ser. El principio de determinacion del ser de acuerdo al
cual el ser de uno se transforma en un objeto de un sujeto que lo condiciona y lo
denomina, es la negacién del ser de un sujeto que es a la vez la negacién del ser ya
gue en estricto sentido del término, un objeto esta, pero no es. O lo que es igual:
existe pero no vive.

La negacién del sujeto es uno de los temas mas recurrentes del pensar filoséfico
moderno. Basta decir que se encuentra en el corazén de la filosofia hegeliana donde
la negacién del objeto por quien se asume como sujeto lleva al objeto a buscar su
condicién de sujeto negando al sujeto que no lo deja “ser”. La dialéctica histérica
hunde su raiz en el deseo del otro de ser uno mismo.



“Mi Otro es un hombre no blanco. ;Cuantos hay en el mundo de hoy? El ochenta por
ciento” escribié ese gran periodista- aventurero- filésofo, Ryszard Kapuscinski (2007,
p. 94). Sin embargo, la determinacién del otro por el color no es muy diferente a la
determinacion del otro por el sexo, y podria agregarse, por la clase social, por la
cultura, por la religién, etc. Vivimos todo el dia produciendo “otros". Porque la
determinacion del otro no es sélo estigma o vilipendio, es también sublime
idealizacion. Pero los otros no quieren ser otros, secreto que percibimos cuando los
otros somos nos-otros.

Esa permanente lucha por no dejarse a-poderar, o esa constante tentacién para a-
poderarnos de los otros, recuerda inevitablemente algunas opiniones de Michel
Foucault, quien concibié su filosofia como una invitacién a luchar contra los poderes
gue nos circundan los que, si nos descuidamos, nos dominaran por completo

Segun Foucault, el poder no esta concentrado en un sélo lugar. Por el contrario; se
encuentra fragmentado o atomizado al interior de los organismos publicos y
privados. No sélo es el poder del Estado. Es, ademas, el poder de las instituciones y
de las personas. Los sistemas de salud, las escuelas, las familias son, seguln
Foucault, dispositivos de poder tanto o mas eficaces que los ejércitos. Esos poderes
ejercen vigilancia sobre nuestro ser, pero como nuestro ser esta localizado
inevitablemente en un cuerpo, dichos poderes asumen forma biolégica. Se trata de
poderes bioldgicos. Foucault (2003) los concentra en una sola palabra: biopoder.

El biopoder entra en nuestros sentidos por la vista, a través de la alimentacion, en la
musica que escuchamos, en el aire envenenado con CO2 gue respiramos, hasta en
el cuerpo que nos acaricia. Porgue el poder no es una “cosa”. El poder esta formado,
asegura Foucault, por relaciones de poder (2002, p. 599). El poder, siguiendo a
Foucault, seria posible encontrarlo hasta en el texto de un bolero. Y, por cierto, el
que estoy comentando es un clasico bolero-poder. Su pretensién final es definir
“aquello” que debe ser una mujer para un hombre. La mujer, segun el mandato del
bolero no sélo debe querer, sino, ademas, “debe ser sofiadora, coqueta y ardiente”
Y por si eso fuera poco, “debe darse al amor, con frenético ardor, para ser una
mujer”. Asi, La Mujer es el objeto total del hombre. Mas aun: es un objeto del amor
trinitario: Santa, amante y puta y una sola mujer, nada mas.

Las tesis de Foucault han tenido gran importancia en el desarrollo del discurso
feminista el que, por razones obvias, no tematizaré en estas paginas. Tuvieron
también el mérito de desactivar ideologias dominantes, entre otras el marxismo



estructuralista (sobre todo el de Althuser) en la intelectualidad francesa de finales
del siglo pasado. La nocién de un poder microfisico desarticulaba, por dltimo, la
creencia ideoldgica relativa a que el poder esta situado en un lugar determinado,
principalmente en el Estado, al que, segun la leccidon marxista, era necesario
“tomar” para que con su poder pudiéramos liberarnos del poder. Si es que habia que
realizar alguna “toma de poder” esa deberia ser, segln Foucault, una tarea no sélo
cotidiana sino, ademas, multi-espacial.

No obstante, las nociones de Foucault ofrecen un par de dificultades. Por una parte
convierten el poder en algo puramente negativo. Es esa negatividad pura la razén
que no permite responder a Foucault la pregunta clave relativa a la liberacién de los
bio-poderes que detecta. La idea de Foucault acerca del poder puede llevar asi a
asumir una posicién lindante con la mas feroz de las paranoias. El poder, en lugar de
ser el medio que nos permite hacer politica, se convierte en manos de Foucault en
un medio que nos impide acceder a la politica que es un espacio, entre otros, donde
es posible iniciar una lucha en contra de los poderes que nos niegan. Evidentemente
Foucault no leyé o leyé mal a esa Diotima de la modernidad filoséfica que fue
Hannah Arendt. Algo por lo demas incomprensible pues Foucault se declaraba
ferviente seguidor de Heidegger y Arendt representa, entre otras “cosas”, la
“apertura” del mundo filoséfico de Heidegger hacia el espacio de la realidad politica.

No es el momento aqui para desarrollar las tesis de Arendt acerca del poder. Sin
embargo, creo que no es desventurado recordar tres de sus opiniones que surgen
de una sensibilidad politica (helénica) totalmente ajena a los fildsofos masculinos
modernos, incluyendo a Foucault.

La primera es que Arendt separa cuidadosamente el concepto de poder del concepto
de violencia, los que en ocasiones estan unidos en el idioma aleman en una sola
palabra: Gewalt. Hay también en el idioma alemdan una palabra especifica para el
poder, y es a ese poder al que se refiere Arendt. Esa palabra es Macht (que viene de
machen: hacer, con lo que el poder seria, en ese caso, un poder-hacer). Sin
embargo, que el poder y la violencia también puedan concentrarse en una palabra
(Gewalt), dice mucho mas acerca de la historia de Alemania de lo que uno podria
imaginar (Arendt 1996, p.8).

La segunda opinidon es que para Arendt el poder no sélo es distinto a la violencia
sino todo lo contrario. Argumentaba por ejemplo Arendt que quien tiene poder no
necesita de la violencia. A la inversa, decia ella que sélo recurren a la violencia



guienes no tienen poder (lbid., pp 57-58). De este modo, el concepto de poder en
Arendt pierde el caracter demoniaco que le habia otorgado Foucault, de algun modo
siguiendo a Nietzsche, probablemente el menos politico de los filésofos modernos.

La tercera opinion de Arendt -y es la decisiva- es que para liberarnos de aquellos
poderes gue no nos dejan ser, necesitamos acumular poder, acumulacién que en
politica se da a través de la suma que forman las mayorias (lbid., pp.42-43). De este
modo mientras la filosofia es el medio que nos permite liberarnos de lo que impide
pensar al ser, la politica, vista por Arendt, se convierte en el correlato practico de la
filosofia. Es en la lucha politica donde, conquistando a las mayorias, podemos
liberarnos de lo que no nos deja ser. Asi como la filosofia es un medio para alcanzar
la verdad, la politica es un medio para conquistar la libertad. A la vez, para Arendt,
la libertad es una condicién del pensar.

O dicho asi: si yo no puedo leer en voz alta el texto del bolero porque pueden venir
las chicas “femeninas” de la ORMF y me hacen -como dijo Diotima- “mondongo”,
quiere decir que yo, en ese caso, seria una victima de la violencia y no del poder.
Pero si, en cambio, no sélo las chicas de la ORMF sino, ademas, todas las mujeres
protestan frente al hoy inadmisible bolero Ilamado Una Mujer, yo seré derrotado por
el poder. Algo absolutamente innecesario, por lo demas. Porque a diferencia de
muchos boleros que han llegado a ser inmortales, Una Mujer no lo escucha hoy
nadie -a menos que se trate de un erudito bolerélogo como yo-. Eso quiere decir que
ese bolero ya ha sido derrotado no por la violencia, sino por el poder, representado
en la mayoria de las mujeres conscientes de nuestro tiempo. Y que Dios las cuide y
las guarde, tan bellas que son.

Referencias:
Arendt, H .Macht und Gewalt, Berlin 1996
de Beauvoir, S. Das andere Geschlecht, Frankfurt 1992

Foucault, M. Gerechtigkeit versus Macht en Ditts et Ecrits, Schriften, Tomo 2,
Suhrkamp, Frankfurt 2002.

Kapuscinski, R. Encuentro con el Otro, Madrid 2007
Para escuchar a ANTONIO BARRIOS cantar UNA MUJER hacer CLIC en

https://www.youtube.com/watch?v=K1ft-vOwlOg



https://www.youtube.com/watch?v=K1ft-vOwIOg

Polis: Politica y Cultura

https://polisfmires.blogspot.com/2018/08/fernando-mires-una-
mujer.html?utm source=feedburner&utm medium=email&utm campaign=Feed:+blogspot/>

ver PDF
Copied to clipboard



https://polisfmires.blogspot.com/2018/08/fernando-mires-una-mujer.html?utm_source=feedburner&utm_medium=email&utm_campaign=Feed:+blogspot/xSpmE+(POLIS)
https://polisfmires.blogspot.com/2018/08/fernando-mires-una-mujer.html?utm_source=feedburner&utm_medium=email&utm_campaign=Feed:+blogspot/xSpmE+(POLIS)
https://www.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/6478
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/una-mujer&title=Una Mujer
https://twitter.com/intent/tweet?text=Una Mujer+https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/una-mujer
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/una-mujer
mailto:?subject=Una Mujer&body=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/una-mujer

