
La ética de los resultados 

Tiempo de lectura: 3 min.
Mibelis Acevedo Donís
Mar, 27/03/2018 - 20:44

Acuciado por su propio desasosiego respecto a lo que llamó la “degeneración de la
democracia italiana”, Norberto Bobbio retomaba en su lúcido ensayo, “Política y
moral”, la añeja pero no menos vital discusión sobre la relación entre ambas
nociones. En el marco de la diferenciación de los dictámenes que rigen la vida
pública y la privada, Bobbio admitía la instrumental divergencia, la tensión entre
principios y responsabilidad, el contraste entre idealismo y realismo; la certeza de

https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/la-%C3%A9tica-los-resultados
https://www.digaloahidigital.com/index.php/taxonomy/term/1945


que el criterio que determina si una acción es buena o mala en política (donde es
preciso mirar el fin, alertaba Maquiavelo) es distinta al que se aplica para una acción
moral.

“No es casual -escribía Bobbio- que la máxima virtud del político sea no tanto la
sabiduría sino la prudencia, es decir, la suprema capacidad de entender las
cuestiones concretas, de adaptar los principios a las soluciones de hechos
particulares que requieren agudeza y mesura”. De allí que colija que la distancia
entre moral y política atiende “casi siempre a la distinción entre la ética de los
principios y la ética de los resultados, en el sentido de que el hombre moral actúa y
valora las acciones ajenas a partir de la ética de los resultados. El moralista se
pregunta: “¿qué principios debo observar?”. El político se cuestiona: “¿qué
consecuencias derivan de mi acción?” (…) El moralista puede aceptar la máxima
“Fiat iustitia pereat mundus”, pero el político actúa en el mundo y para el mundo. Y
no puede tomar una decisión que implique la consecuencia de que “el mundo
perezca”.

La reflexión del teórico turinés -de la que se desprende no la idea de la absoluta
incompatibilidad entre ambas categorías, sino la de dos prácticas sociales con
desiguales aplicaciones, dos modos de juzgar la misma faena; de allí la sospecha de
la necesaria autonomía de la política respecto a otros sistemas de acción, a
sabiendas de esa compleja búsqueda del bien común- viene a santo del intenso
baile que han desplegado palabras como “moral” y “dignidad”, asociadas al
quehacer político en Venezuela. Según algunos de nuestros avispados sofistas
resulta inadmisible moverse en la ciénaga gris de los relativismos, así que para
“salvar” a la sociedad de los mercenarios del pragmatismo toca depurar a fondo e
instalarse en la petrificada esquina del orgullo; parte de la cura consistiría entonces
en voltearle los ojos, sacarle la lengua, cerrar puertas al farsante que ose cruzar ese
inmaculado zaguán: y sí, “hacer justicia aunque el mundo perezca”. Al más rancio
estilo del jacobinismo francés (cuyo ascenso a partir de la derrota girondina fue
avivado por el extremismo) cunde una soflama de “rabiosos” y “exagerados”,
emponzoñada por el delirio de una minoría “selecta”, últimos “reductos de
dignidad”: una estirpe en extinción, auto-ungida para la tarea de conducir a las
masas hacia la instauración de un régimen de virtud, pero cuya intolerancia parece
llevar el mismo sello del autoritarismo que censura.

Penosamente, a merced de la molienda, la fatigosa incertidumbre y los tropiezos
con la misma piedra, del desamor que nace como pago por el pecado de



incoherencia, esa tendencia a la moralización de la política, esa dislocada aplicación
de los valores particulares de la moral cotidiana a la vida pública parece seducir
ahora a la dirigencia con su súbito sex-appeal, su boca roja, el puñal de su verbo
bello e hiriente. De allí que en aras de una verticalidad que, en teoría, serviría de
alcázar frente a la inmoralidad indomeñable del entorno, la alternativa es
confinarnos al callejón sin salida del “todo o nada”, encadenarnos a la talanquera
del pensamiento binario y evadir las luces del pensamiento estratégico. Menuda
tragedia. La inercia de los “decentes” se ha disfrazado de solución.

¿Cómo explorar una transición a la democracia a partir de tal rigidez? ¿Cómo aspirar
a definir una ruta de concreciones que incidan en el beneficio colectivo cuando se
trafica sólo con lo apolíneo, lo inasible, con el fervor por lo impoluto? ¿Cómo zanjar
el dilema entre opciones en apariencia excluyentes -participar o no- sin mutilar un
espacio de maniobra que podría redundar en saldos relevantes para la vida en la
polis? No en balde quienes han vivido las encrucijadas que empujan este tipo de
procesos apuntan que la inflexibilidad no sólo es infame mentora, sino un rasgo de
ingenuidad que emparentada con la antipolítica suele urdir peligrosas engañifas.

Asumiendo así que la acción política no debe juzgarse como “buena” o “mala” sino
por ser pertinente o no, por estar estratégicamente apegada al objetivo o no, la
clave podría estar en apartar la estorbosa moralina y activar el pensamiento
integrador: esa capacidad para “movernos con soltura entre dos aguas”, casar ideas
contrarias y sintetizarlas para encontrar un mejor resultado. Eso es lo que hay que
pedir, diría Savater: “no se trata de exigir moral”, entonces, ”sino que el político
funcione bien como político”.

@Mibelis

ver PDF
Copied to clipboard

https://www.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/6953
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/la-%C3%A9tica-los-resultados&title=La ética de los resultados
https://twitter.com/intent/tweet?text=La ética de los resultados+https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/la-%C3%A9tica-los-resultados
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/la-%C3%A9tica-los-resultados
mailto:?subject=La ética de los resultados&body=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/la-%C3%A9tica-los-resultados

