
Virtud y democracia 

Tiempo de lectura: 8 min.
Héctor Silva Michelena
Mié, 04/10/2017 - 21:21

Debates recientes sobre la ciudadanía, que tratan de la noción de “moral cívica”,
han repuesto en el centro de la reflexión sobre la democracia una problemática que
siempre le ha estado asociada. El término virtud ha estado completamente ausente,
un efecto conjunto de cambios ocurridos en la lengua y en las categorías del
pensamiento desde hace más de un siglo. Sin embargo, no es cierto que su
evanescencia, al menos en el contexto de este término, haya significado una

https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/virtud-democracia
https://www.digaloahidigital.com/index.php/taxonomy/term/1865


ganancia de claridad conceptual.

La noción de virtud tenía la particularidad de ser portadora de la idea de potencia y
de poder, y no de término para evocar unilateralmente la moral individual, sino
también el ejercicio de una tarea común, de una relación de comunidad. Hay un
concepto político de la virtud.

En Aristóteles, es excelencia: consiste, para el ser humano, en realizar plenamente
lo que es por su naturaleza. La virtud política es, por lo tanto, requerida para la
plena serrealización del hombre como ser viviente de la cité, es la virtud del
ciudadano. El libro III de La Política (ver texto nº 38) tiene por objeto el explicar lo
que es el ciudadano, y cuál es la virtud que le conviene. La respuesta se atiene a
tres enunciados esenciales: el ciudadano en sentido pleno es aquel que participa en
el ejercicio del poder común; es la democracia la que mejor realiza esta ciudadanía;
la doble capacidad de comandar y de obedecer es la virtud que exige la ciudadanía.
Aristóteles pone así en evidencia que la virtud que necesita la democracia es una
virtud política, es la que exige el ejercicio del poder ciudadano. La cité no puede
pedírsela al ciudadano más que en proporción exacta al poder que la cité le
reconoce.

Montesquieu, en vista de las reacciones suscitadas por las primeras ediciones de El
espíritu de las leyes, tuvo que agregar una advertencia: “Lo que yo llamo virtud en
la república es el amor a la patria, es decir amor a la igualdad. Esta no es una virtud
moral, ni una virtud cristiana, es la virtud política”. En efecto, se le reprochaba al
haber sugerido que la virtud es el principio de la república; mientras que el honor
sería el principio de la monarquía, que entonces no habría hombres sino en una
república. La lectura del capítulo III, aclara lo que realmente entiende Montesquieu.
La virtud necesaria en una república (sobre todo en democracia porque la otra
forma republicana, la aristocracia no practica la moderación) concierne a los que
están a cargo del Estado, para que no practiquen el pillaje, así como a los
ciudadanos, para que no le den preferencia a sus comodidades personales, sobre el
sacrificio del rigor, indispensable al bien común. Si no es así: “la república es un
despojo; y su fuerza no es más el poder de algunos ciudadanos y lo licencioso es de
todos”. Para Montesquieu, la virtud política se necesita menos para el ejercicio del
poder que para hacer necesaria la oposición entre interés público e interés privado.

Es a partir de esta oposición, y de las dificultades que levanta, que partirá Rousseau
para plantear la cuestión de la virtud. Pero él también manifiesta, en el marco de su



teoría de la soberanía, una voluntad de retomar el modelo aristotélico. De aquí se
desprende el doble estatuto de la virtud en el discurso de Rousseau. Puesto que la
soberanía del pueblo es el principio, no de una forma política particular, sino de todo
lazo social legítimo, Rousseau afirma, contra Montesquieu, que la virtud es necesaria
a toda sociedad política: “He aquí por qué un autor célebre ha considerado a la
virtud como un principio de la República; porque todas estas condiciones no podrían
subsistir sin la virtud: pero a falta de hacer la distinción necesaria, a este bello genio
le ha faltado con frecuencia la justicia, algunas veces claridad, y no ha visto que,
siendo la autoridad soberana en todas partes la misma, el mismo principio debe
tener lugar en todo Estado bien constituido, más o menos, es verdad, según la
forma de gobierno”. Mas, retomando las mismas fórmulas de Montesquieu, sobre la
oposición entre el amor a la patria e interés particular, Rousseau orienta, como una
de sus líneas de fuerza, el Contrato social hacia el examen de las condiciones que
pueden forzar al ciudadano a ser virtuoso” (texto nº 29).

Podemos verlo claramente: en Montesquieu y después en Rousseau, la problemática
de la virtud se encuentra con un problema completamente nuevo para la
democracia: ¿cómo podemos fundar, en una sociedad que siempre se estructura
según una valorización de lo privado, en la posesión de la riqueza una democracia
en la cual su concepto encierre la valorización de lo público, del poder ejercido, de la
igualdad? Suele decirse que desde la Revolución francesa (1789), a la que Marx
designó como “la escoba gigantesca [que] barrió todas las reliquias de tiempos
pasados […], y con Robespierre a la cabeza del Terror, el pensamiento político
moderno no ha cesado de ocuparse de esta dificultad. Pero ya mucho antes, la
Glorious Revolution inglesa (1688-1689) había puesto el asunto sobre el tapete. Así,
la idea que proponen muchas investigaciones, es que los revolucionarios ingleses
crearon, por medio de una revolución, la primera y auténtica revolución moderna
por encima de la francesa, mucho más sangrienta de lo que se creía hasta ahora, un
nuevo tipo de Estado moderno, que habría supuesto un auténtico antes y después
en la historia de Europa y en la conformación del mundo moderno tal como lo
conocemos hoy. Guillermo de Orange, y su esposa María se nombraron reyes luego
de firmar la Declaración de Derechos (Bill of Rights), que ponía fuertes limitaciones
al monarca y creaba un Poder Judicial autónomo. También se ratificó una ley del
Parlamento (Triennial Act, de 1664) que obligaba a convocarlo periódicamente.
Estas disposiciones dieron origen a la monarquía constitucional inglesa, y desde
entonces hubo una división del poder, y por lo tanto, las fuentes de autoridades eran
independientes entre sí; el Ejecutivo quedó en manos del Rey y el Legislativo en



manos del Parlamento, que sería la única autoridad capaz de crear impuestos y
aprobar leyes, que eran puestas en práctica por un tercer poder, el Poder Judicial.

En América, después de la guerra revolucionaria (1775-1783) James Madison
declaró: “Al crear un sistema que deseamos logre perdurar por mucho tiempo, no
debemos perder de vista los cambios de las distintas épocas. La Constitución,
aprobada en Filadelfia en 1787, fue planeada para servir a los intereses del pueblo:
ricos, pobres, los del norte y los del sur, granjeros, trabajadores y gente de
empresa”. A lo largo de los años, la Constitución ha sido interpretada de acuerdo a
las cambiantes necesidades de los Estados Unidos.

Los delegados de la Convención Constitucional creían firmemente en el gobierno de
la mayoría, pero deseaban proteger a las minorías contra cualquier injusticia de la
mayoría. Para lograr esta meta establecieron una separación y equilibrio entre los
poderes del gobierno nacional. Otros objetivos constitucionales básicos eran el
respeto a los derechos de los individuos y de los estados, el gobierno por el pueblo,
la separación de la Iglesia y el Estado, y la supremacía del gobierno nacional. De
modo pues, que esta dificultad fue enfrentada en otras partes, aunque es, hoy en
día, en los tiempos que corren, cando esa dificultad ha alcanzado su cima: se llama
globalización del capitalismo.

La democracia requiere el recate de la virtud como concepto activo, y la virtud que
requiere la democracia es inseparable de la idea de ciudadanía como poder y de la
exigencia de hacer compatibles la igualdad y la libertad. Después de la Gran Guerra
(1914-1918) vinieron los “años dorados”, y la humanidad, o una parte no tan
pequeña de ella, creyó alcanzar un cierto ideal posible de felicidad. Pero la Gran
Depresión (1929- 1939) y la Segunda Guerra mundial, mostró que las palabras de
T.S. Eliot eran ciertas “Human being cannot bear too much reality” (El ser humano
no puede soportar tanta realidad). La Revolución bolchevique de octubre de 1917,
abrió los ojos al sueño de una nueva sociedad donde, al fin, los hombres podrían
convivir como humanos, despojados de la codicia del lucro y de la locura del
mercado que enriquece y empobrece de la noche a la mañana. La ilusión se vino al
suelo, vuelta añicos por los mismos que trataron de erigir ese mundo mejor. Stalin
hizo la increíble hazaña de destruir lo que Rousseau juzgaba indestructible: la
voluntad general.

En conclusión, si queremos avanzar con firmeza en el concepto y acción de la
democracia, hoy en día, es necesario investigar y pensar cuidadosamente, con



hondura, las relaciones sinérgicas entre cuatro pares de “elementos”, que se han
venido discutiendo, pensando y poniendo en obra, con errores y rectificaciones,
desde hace 2.700 años en Occidente. Estos “elementos son:1) Las relaciones, los
problemas (¿hay fines comunes?) y la unidad de República y Democracia; 2) las
relaciones y problemas entre Soberanía popular y Estado de Derecho; 3) Las
relaciones y tensiones entre igualdad y libertad: y, 4) las relaciones y la ponderación
entre comunidad e individuo.

La prevalencia o imposición del trío soberanía popular-igualdad-comunidad, nos
lleva al comunismo o al socialismo autoritario. Se afirma que la soberanía popular es
un poder constituyente, que es supra-constitucional. Pero, ¿se puede vivir sin
instituciones, públicas y privadas bien establecidas, que den seguridad al individuo?
Pero sabemos que sin instituciones firmes y de pautas y objetivos claros, la sociedad
organizada no puede existir. Sería un retorno al hombre de las cavernas. El poder
constituyente tiene límites, no sólo en los derechos humanos, sino también en su
duración, pues termina con la aprobación, en referéndum, de la nueva constitución,
que sólo ahora entra en vigencia, cuando remplaza a la anterior. Negri no estaría de
acuerdo con estas reflexiones, mas nos preguntamos: ¿a dónde conduce el ejercicio
de un poder constituyente permanente, concebido como primum ontológico? ¿No es
esto otra forma de revertir a las utopías totalitarias del siglo XX?

Por otra parte, Rawls ha demostrado terminantemente, que la igualdad debe de ser
equitativa, noigualitaria, una tabla rasa que elimine la irrevocable heterogeneidad y
diversidad del mundo real, entre los hombres y a Naturaleza. El Estado de Derecho
es irremplazable, aunque las constituciones puedan ser reformadas o cambiadas.
Finalmente, entre individuo y comunidad no tiene por qué existir una tensión
permanente. Todo lo que se necesita es reconocer que el individuo debe gozar de la
máxima autonomía, lo que le permite actuar en su familia y unirse libremente, o no,
a una comunidad, de la cual puede salirse si así lo desea.

Sólo nos quedan, pues, las memorias del desolvido y la voluntad de establecer la
sinergia entre democracia y república: pensar la unidad de la soberanía y del estado
de derecho, la del individuo y la comunidad, de la libertad y la igualdad. Puede que
así escapemos a las tenazas que forman el totalitarismo por una parte, y la sociedad
corporativa, por la otra.

ver PDF
Copied to clipboard

https://www.digaloahidigital.com/index.php/print/pdf/node/7435
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/virtud-democracia&title=Virtud y democracia
https://twitter.com/intent/tweet?text=Virtud y democracia+https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/virtud-democracia
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/virtud-democracia
mailto:?subject=Virtud y democracia&body=https://www.digaloahidigital.com/index.php/art%C3%ADculo/virtud-democracia

