La Racionalizacion Delirante del Racismo. El Caso
de los “Zooldgicos Humanos”

Tiempo de lectura: 14 min.
Juan M. Sanchez Arteaga

Una de las manifestaciones mas delirantesl del racismo a lo largo de la historia ha
sido lo que algunos autores llaman los “zooldégicos humanos”. Este particular tipo de
exhibiciones antropoldgicas adquirié su mayor desarrollo entre los siglos XIX y XX,
aunque hubo muchos otros tipos de exhibiciones de seres humanos en numerosos
paises y contextos mucho antes de ese periodo. Las exposiciones antropoldgicas, en
particular aguellas que fueron consideradas de un alto valor cientifico,
contribuyeron, principalmente entre los siglos XVIIl y XX, en el proceso de
racionalizaciéon del racismo por parte de la ciencia moderna.

Una practica de larga data

La practica de exponer a la vista al “Otro” es muchisimo mas antigua que la ciencia
moderna, y se habia llevado a cabo a lo largo de la historia con multiples fines. En
ocasiones, la exhibicién perseguia objetivos comerciales (por ejemplo, para la venta
de esclavos, pues estos debian de ser exhibidos previamente). Otras veces, habia
fines religiosos (por ejemplo, para hacer proselitismo y propaganda de la labor
misionera) o politicos, como cuando se traian indigenas a Europa con la idea de
ensefarles la lengua y/o la religién y después devolverles a sus tierras para que alli


https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-racionalizaci%C3%B3n-delirante-del-racismo-caso-los-%E2%80%9Czool%C3%B3gicos-humanos%E2%80%9D
https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-racionalizaci%C3%B3n-delirante-del-racismo-caso-los-%E2%80%9Czool%C3%B3gicos-humanos%E2%80%9D
https://www.digaloahidigital.com/taxonomy/term/3348

los nativos “aculturados” ayudaran como intérpretes para expandir la fe cristiana o
facilitar la colonizacién. Este fue el caso de los 10 indigenas caribefos traidos por
Cristobal Coldn tras su primer viaje a América (de los que apenas llegaron 6 con vida
a Espana) y también el de los nativos fueguinos kawésqar que, en el siglo XIX,
fueron raptados por orden de Robert FitzRoy y llevados al Reino Unido en el HSM
Beagle, el mismo barco donde mas tarde el joven Charles Darwin comenzé a
pergefar sus ideas evolucionistas. Desde la segunda mitad del siglo XVIII, algunos
de estos nativos comenzaron a ser transportados a Europa con fines cientificos. A
partir de este periodo, ciertas exhibiciones humanas fueron consideradas de alto
valor (proto)antropolégico. Sin embargo, hasta bien entrado el siglo XIX, la mayoria
de las exhibiciones respondian aun a fines exclusivamente recreativos y comerciales
(como en los freak shows convertidos en grandes espectaculos de masas entre los
siglos XIX y XX).

Adquisicion de estatus cientifico

En el caso concreto de las exhibiciones de humanos con fines cientificos, destinadas
a la divulgacién, o incluso pensadas como espacios para la observacion
etnoldgica/antropoldgica por parte de “antropdélogos de gabinete” y naturalistas
interesados en la diversidad humana, este tipo de espectdculo comenzd a ganar un
barniz “académico” a partir del siglo XVIII, con casos notorios como el de Saarjie
Baarman (quien fue exhibida en Europa bajo el nombre de la Venus Hotentote). En
muchos sentidos, Baartman fue estudiada casi como si se tratase de un ejemplar
zooldgico no humano en el Museo Nacional de Historia Natural de Paris por
cientificos de primera linea, como Cuvier o Saint-Hilaire.

Con posterioridad, la cultura del entretenimiento masivo de mediados del siglo XIX
llevé las exhibiciones humanas a un nuevo nivel de complejidad y sofisticacion.
Hasta entonces, la mayoria de las veces, estos espectaculos se llevaban a cabo
como iniciativas autofinanciadas con fines comerciales y no cientificos. Hasta bien
entrado el siglo XIX, la mayoria de los espectaculos humanos, en términos
generales, podian caracterizarse como actividades con fines pecuniarios orientadas
principalmente a alimentar la curiosidad del publico no especializado. Su propdsito
no era transmitir conocimiento “cientifico”, aunque en ocasiones difundian
informacidén etnoldgica de forma superficial, distorsionada o falseada con fines
mercantiles, hasta el punto de carecer de cualquier valor académico. Pero desde
mediados del siglo XIX, aproximadamente, las cosas cambiaron, y “las grandes
exposiciones humanas se convirtieron en un camino alternativo hacia la adquisicién



de conocimiento etnolégico o antropoldgico de primera mano, en un momento en
que poquisimos estudiosos podian desplazarse a otros continentes para estudiar a
los ‘otros’ en vivo. Tras la consolidacién de los estudios etnoldgicos y antropoldgicos
como campos cientificos, algunos especialistas de estas areas gradualmente
pasaron a ser mecenas, conferencistas, curadores o asesores en muchas de estas
exhibiciones”2, que inclusive sirvieron como sede de reuniones cientificas de
prestigiosas instituciones. Por ejemplo, el Anthropological Institute of Great Britain
and Ireland se congregé en 1883 en torno a una exhibicidn de indigenas botocudos
(posiblemente del grupo naknanuk) provenientes de Brasil y que por entonces se
mostraba en el Picadilly Hall de Londres.

Instrumento para la diseminacién del racismo (con coartada cientifica)

La animalizacién cientifica del otro en la ciencia occidental alcanzé su maximo grado
de racionalizacion tedrica entre la segunda mitad del siglo XIX y la primera mitad del
siglo XX. Durante este periodo, algunas exhibiciones antropoldgicas, como las
secciones etnoldgicas de las grandes exposiciones mundiales o las grandes ferias
coloniales, se convirtieron en verdaderos espectaculos de masas visitados por
millones de espectadores. En ocasiones, esos shows humanos presentaban
similitudes con las exhibiciones de animales en zooldgicos y en algunos casos
extremos incluso se integraron con ellas (como por ejemplo acontecié con el
africano Ota Benga, quien llegé a ser exhibido junto con un chimpancé en el
zooldgico del Bronx, en Nueva York, a principios del siglo XX, por sugerencia del
director del American Museum of Natural History). Durante generaciones, la huella
de estas exhibiciones quedd impresa en el imaginario racista y colonial de las
sociedades occidentales mucho mas alla del mero ambito cientifico. Permed con
intensidad la cultura popular, la prensa, la literatura. A pesar de que hoy hayamos
olvidado en buena medida estos eventos, como si ho formaran parte de nuestra
herencia cultural y cientifica, ellos desempefiaron un papel muy relevante en la
diseminacién del racismo.

La invencidn de la raza y de la blancura

¢Como surgio esa racionalizacidn cientifica? En primer lugar, hay que aclarar que el
racismo no es un invento de la ciencia moderna. Es mucho mas antiguo. En el caso
concreto de Europa, diferentes ideas que legitimaban la inferioridad de numerosos
pueblos no europeos ya circulaban por occidente mucho antes de la primera
revolucién cientifica. Estas legitimaciones solian expresarse en términos mitoldgico-



religiosos, como por ejemplo en la historia biblica sobre la maldicién de los
descendientes de Cam (Génesis 9:20-27).

El racismo cientifico en Europa no comienza a adquirir verdadera relevancia hasta el
siglo XVIII, durante la llustracion, cuando emergié un concepto de “blancura”, que se
hizo corresponder con el méaximo ideal estético, ético e intelectual de la humanidad
y que a su vez se asocid por primera vez con una idea de “raza” fundamentada en
rasgos naturales heredables e inmodificables. A fines del siglo XVIII, la idea de
Naturaleza estaba todavia fuertemente influida por el arquetipo de la Scala naturae,
y en este sentido era entendida como una cadena en la que las distintas criaturas
podian ordenarse segun su grado de perfeccion y belleza y en cuya cima se
encontraba la especie humana y, mas especificamente, los pueblos europeos de piel
clara. Para muchos, por ejemplo, el grado mas alto de perfeccién estética e
intelectual en esta cadena se habia alcanzado en la Grecia clasica. Segun esta idea,
podia establecerse una jerarquia natural entre los distintos pueblos o naciones, no
solo en términos de la mayor o menor racionalidad y virtud moral que se asociaba a
sus costumbres, o del diferente grado de civilizacién que se asignaba a sus medios
de subsistencia, sino también en funcién de su mayor o menor proximidad
anatémica al ideal estético representado por el cuerpo candénico griego.

Asi se establecié un inextricable vinculo entre la teoria estética y la antropologia (un
rasgo compartido por autores tan dispares como Alejandro Malaspina, Buffon,
Camper, Blumembach, Lavater, Kant, Meiners y muchos otros), en un periodo en
gue el concepto moderno de raza empezaba a emerger en el imaginario cientifico.
Paraddjicamente, a pesar de su constante apelo a la universalidad de la Razén, la
Europa ilustrada forjé un ideal de blancura y una idea “cientifica” de raza que, como
cualquier otra caracterizacion etnocéntrica o tribal, acabé situando a los otros en
una posicién de neta inferioridad. En términos generales (siempre pueden
encontrarse excepciones), el pensamiento ilustrado se mantuvo firmemente anclado
en un fuerte prejuicio etnocéntrico que dominé la filosofia europea desde Hume
hasta Kant, y que constituye una de las mas oscuras sombras del Siglo de las Luces.
El preconcepto que aseguraba la superioridad estética de aquellos pueblos de piel
clara estaba tan extendido que inclusive autores decididamente abolicionistas, como
Buffon, Blumenbach o Camper, a los que podemos ubicar en el sector “menos
racista” de la ciencia ilustrada, no cuestionaban la mayor belleza de los europeos
sobre el resto de pueblos. Apoyandose sobre este preconcepto, otros autores mucho
mas nitidamente racistas, como Immanuel Kant o Charles White, y por supuesto



defensores de la esclavitud, como Edward Long o Christoph Meiners, enfatizaron y
naturalizaron las diferencias raciales hasta el punto de establecer una divisién
absoluta e inmodificable entre los negros y los blancos europeos, que dio un fuerte
impulso al desarrollo del racismo cientifico del siglo posterior.

Del etnocentrismo ilustrado al darwinismo (biolégico y social) y la eugenesia

El etnocentrismo de la llustracién fue absorbido y recreado por las ciencias naturales
del siglo XIX. A partir de la segunda mitad del siglo, el racismo cientifico recibié un
fuerte apoyo por parte del darwinismo, especialmente en su versién haeckeliana. A
pesar de que el propio Darwin, a quien horrorizaba la esclavitud, fue un firme
defensor del abolicionismo, el naturalista inglés no dudd en pronosticar que, seguin
su teoria, “las razas civilizadas casi con certeza exterminaran y reemplazaran a las
razas salvajes en todo el mundo”3. Fue precisamente el aparente estatus cientifico
de los preconceptos raciales decimondnicos lo que les proporciond su mayor
legitimidad, hasta el punto de que la superioridad de la “raza caucasica” sobre las
“razas salvajes” llegé a ser considerada como una “verdad incuestionable”
demostrada por la ciencia. En el umbral del siglo XX, en su estudio sobre
craneometria comparada de las razas humanas, el médico brasilefio Jodo Batista de
Sa Oliveira expresaba asi su creencia de que negros y blancos eran “especies
zooldgicas diferentes”: “es la verdad, basada en el estudio de la anatomia
comparada, del desarrollo embriolégico y de la filogenia". En muchos casos, la teoria
de la evolucién y la biologia humana, apoyadas por la craneometria, la obstetricia, la
psiquiatria, etc., fueron utilizadas a lo largo de diferentes momentos del siglo XIX
para naturalizar las desigualdades sociales y racionalizarlas como jerarquias raciales
inmodificables. Los discursos racistas que proliferaron en las ciencias naturales
fueron utilizados para justificar el llamado “darwinismo social”. En un contexto
marcado por innumeros conflictos coloniales que en ocasiones tuvieron como
colofén la desaparicion de pueblos enteros, tales hechos encontraron justificacion
cientifica en la tesis darwiniana que pronosticaba la inevitable desaparicién de las
razas consideradas “salvajes” e inferiores a manos de las “razas civilizadas”.
Muchas veces, los Ultimos supervivientes de grupos étnicos “extintos” como los
charrdas uruguayos (en la década de 1830) o los habitantes originarios de Tasmania
(en la década de 1870) fueron exhibidos en diversos contextos en Europa antes de
pasar a la historia como pueblos. Después de que Darwin explicara en términos
naturalistas que la competicién interracial era una de las causas evolutivas de la
extincion de las “razas salvajes” a manos de las razas superiores, ciertos autores



defendieron que el proceso de blanqueamiento y depuracién racial era inevitable y
que ocurriria por causas “tan naturales como la ley de la gravedad” alla donde los
blancos entraran en contacto con otros grupos considerados “inferiores”. La
racionalizacidn tedrica de la supremacia blanca se acercaba a su apogeo. A partir de
la recta final del siglo XIX y durante las primeras décadas del siglo XX, la evolucién
delirante de estas ideas, especialmente a partir de la fusién del darwinismo social
con las teorias eugenésicas, desembocé en la politica racial de la Alemania nazi, que
es de sobra conocida (o, al menos, deberia serlo).

La racionalizacién cientifica del racismo en Iberoamérica: el caso de Brasil

En paises iberoamericanos como, por ejemplo, Brasil, la biologia también sirvid
como un arma ideoldgica para promover el blanqueamiento de la poblacién. Jodao
Batista de Lacerda, un cientifico influyente que para ese entonces dirigia la principal
institucién cientifica del pais, el Museu Nacional de Rio de Janeiro, pronostico la total
extincion de los negros brasilefios exactamente para el afio 2012. En realidad, era el
propio Lacerda quien no tenia ningun futuro como augur o adivino. Por fortuna, su
prondstico “cientifico”, que estaba basado en proyecciones estadisticas de la
evolucidn histérica de los censos de poblacién, no fue sino una inmensa metedura
de pata. Por su parte, el médico Domingos Guedes Cabral, uno de los pioneros en la
introduccién del darwinismo en Brasil, escribié un libro sobre el funcionamiento del
cerebro donde concluia que “la inferioridad intelectual de la raza etidpica en
comparacidn con la raza blanca duraria para siempre” y que algunos pueblos
indigenas brasilefios “estaban practicamente privados de las capas superiores de la
corteza cerebral”. El padre de la medicina legal brasilefia, Raimundo Nina Rodriguez,
promovié la aplicacién de diferentes cédigos penales para cada raza, pues la ley,
segun él, debia adaptarse a las supuestas diferencias innatas en las capacidades
mentales de blancos y negros. También dedicd otros estudios a estigmatizar a los
negros y mestizos como variedades humanas degeneradas. A partir de una
aplicacion racial de las teorias de Cesare Lombroso llegd a sefalarles como
potenciales delincuentes natos. A fines del siglo XIX, en algunas de las més
prestigiosas instituciones cientificas del pais en aquel periodo, como la Facultad de
Medicina de Bahia, se consideraba “probado cientificamente” que blancos y negros
pertenecian a diferentes especies humanas, tan alejadas bioldgicamente entre si
como, por ejemplo, el burro y el caballo (de esta idea proviene precisamente la
palabra mulato). Hay muchos otros ejemplos. Fuera de Brasil, parecidas
justificaciones cientificas del racismo pueden hallarse en la historia de muchos otros



paises latinoamericanos.
Algunas reflexiones desde la contemporaneidad

Podriamos pensar con cierta confianza que el tipo de espectaculos denigrantes que
constituyeron los “zooldgicos humanos” del pasado no volvera a realizarse nunca
mds, al menos no en nombre de la ciencia. Sin embargo, en mi opinién, tales
fendmenos no deberian resultarnos tan lejanos, extrafios o ajenos en nuestros dias
como para pensar que su legado ha sido completamente superado y que la
problematica que nos plantean estos hechos histéricos nada tiene que ver con
nosotros y con la cultura de masas de nuestro tiempo.

De un lado, la ciencia contemporanea se encuentra de nuevo en una encrucijada
con respecto a la cuestion racial. Después de décadas en las que se habia llegado a
un acuerdo general que negaba cualquier validez biolégica al concepto de raza (lo
gue no implica, por supuesto, negarle validez como concepto socioldgico), la entrada
en la era de la genédmica ha hecho surgir voces (algunas de ellas muy resonantes)
que, a pesar de carecer de consistencia tedrica, pretenden deshacer ese gran
acuerdo cientifico.

En relacién con las grandes exhibiciones antropolégicas del pasado, quiza el
voyerismo colectivo contempordneo dirigido al Otro se exprese en nuestros tiempos
de una forma mucho mas sofisticada que en tiempos coloniales y, en ocasiones,
incluso pueda aparecer despojado de cualquier significado racial (piénsese en el
programa Gran Hermano y sus incontables variaciones televisivas, que, en cierto
modo, son herederos modernos de los antiguos freak shows). Sin embargo, seria
ingenuo pensar que las connotaciones raciales de este voyerismo de masas se
hayan disuelto por completo en nuestros dias. Mas alla de nuestros modernos freak
shows televisivos, al encender la TV, el noticiario nos ofrece, un dia si y otro no,
imagenes de inmigrantes que arriesgan la vida (y en muchos casos, por desgracia,
la pierden) intentando alcanzar la otra orilla, intentando saltar vallas o muros
fronterizos. La tragedia que encierran esas imagenes a las que, como sociedad
(especialmente en paises receptores), parecemos habernos acostumbrado queda, la
mayoria de las veces, transformada en un espectaculo de la diferencia listo para ser
consumido en pocos segundos desde el sofa de casa mientras acabamos la cena,
casi como un espectaculo rutinario que parece dejar indiferentes a la mayoria, antes
de que el locutor pase a comentar las noticias deportivas y nuestra mente quede
ocupada en otros asuntos menos perturbadores. Pero, por mucho que queramos



negarnos a nosotros mismos la realidad, la realidad es obstinada y porfia en
recordarnos su presencia. Por mas que nos empefiemos en quitarla de nuestra vista,
la muy maleducada reaparece una y otra vez, sin dejarnos en paz. Hoy en dia, se
multiplican las manifestaciones que claman contra el racismo en numerosos paises
de varios continentes. Seria completamente absurdo negar que el racismo todavia
constituye una dolorosisima herida abierta en el corazén mismo de nuestra
contemporaneidad. Actuariamos de forma extremadamente insensata como
sociedad si, en vez de hacer una reflexién colectiva que nos lleve a tomar medidas
eficientes para sanar esa herida, actuasemos como si esta no existiese o como si ya
hubiera cicatrizado desde los tiempos (no tan remotos) de los zoolégicos humanos.

1 Sobre el sentido propiamente psicopatolégico en el que aqui se emplea el
término “delirante”, véase Sanchez, J. (2007). La racionalidad delirante: el racismo
cientifico en la seqgunda mitad del siglo XIX. Revista de la Asociacion Espafiola de
Neuropsiquiatria, vol. 27, num. 2, pags. 111-126.

2 Limeira, V. y Sanchez, J. (en prensa). Alfred Russel Wallace and The Models
of Amazonian " "Savages' Displayed at the Crystal Palace's Ethnological Exhibition.
Nuncius: Journal of the Material and Visual History of Science

3 Darwin, C. (1871). The Descent of Man, and Selection in Relation to
Sex. Londres: John Murray.

https://www.revistaforo.com/2020/0404-05

ver PDF
Copied to clipboard



https://www.revistaforo.com/2020/0404-05
https://www.digaloahidigital.com/print/pdf/node/11883
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-racionalizaci%C3%B3n-delirante-del-racismo-caso-los-%E2%80%9Czool%C3%B3gicos-humanos%E2%80%9D&title=La Racionalización Delirante del Racismo. El Caso de los “Zoológicos Humanos”
https://twitter.com/intent/tweet?text=La Racionalización Delirante del Racismo. El Caso de los “Zoológicos Humanos”+https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-racionalizaci%C3%B3n-delirante-del-racismo-caso-los-%E2%80%9Czool%C3%B3gicos-humanos%E2%80%9D
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-racionalizaci%C3%B3n-delirante-del-racismo-caso-los-%E2%80%9Czool%C3%B3gicos-humanos%E2%80%9D
mailto:?subject=La Racionalización Delirante del Racismo. El Caso de los “Zoológicos Humanos”&body=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-racionalizaci%C3%B3n-delirante-del-racismo-caso-los-%E2%80%9Czool%C3%B3gicos-humanos%E2%80%9D

