
La Racionalización Delirante del Racismo. El Caso
de los “Zoológicos Humanos” 

Tiempo de lectura: 14 min.
Juan M. Sánchez Arteaga

Una de las manifestaciones más delirantes1 del racismo a lo largo de la historia ha
sido lo que algunos autores llaman los “zoológicos humanos”. Este particular tipo de
exhibiciones antropológicas adquirió su mayor desarrollo entre los siglos XIX y XX,
aunque hubo muchos otros tipos de exhibiciones de seres humanos en numerosos
países y contextos mucho antes de ese período. Las exposiciones antropológicas, en
particular aquellas que fueron consideradas de un alto valor científico,
contribuyeron, principalmente entre los siglos XVIII y XX, en el proceso de
racionalización del racismo por parte de la ciencia moderna.

Una práctica de larga data

La práctica de exponer a la vista al “Otro” es muchísimo más antigua que la ciencia
moderna, y se había llevado a cabo a lo largo de la historia con múltiples fines. En
ocasiones, la exhibición perseguía objetivos comerciales (por ejemplo, para la venta
de esclavos, pues estos debían de ser exhibidos previamente). Otras veces, había
fines religiosos (por ejemplo, para hacer proselitismo y propaganda de la labor
misionera) o políticos, como cuando se traían indígenas a Europa con la idea de
enseñarles la lengua y/o la religión y después devolverles a sus tierras para que allí

https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-racionalizaci%C3%B3n-delirante-del-racismo-caso-los-%E2%80%9Czool%C3%B3gicos-humanos%E2%80%9D
https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-racionalizaci%C3%B3n-delirante-del-racismo-caso-los-%E2%80%9Czool%C3%B3gicos-humanos%E2%80%9D
https://www.digaloahidigital.com/taxonomy/term/3348


los nativos “aculturados” ayudaran como intérpretes para expandir la fe cristiana o
facilitar la colonización. Este fue el caso de los 10 indígenas caribeños traídos por
Cristóbal Colón tras su primer viaje a América (de los que apenas llegaron 6 con vida
a España) y también el de los nativos fueguinos kawésqar que, en el siglo XIX,
fueron raptados por orden de Robert FitzRoy y llevados al Reino Unido en el HSM
Beagle, el mismo barco donde más tarde el joven Charles Darwin comenzó a
pergeñar sus ideas evolucionistas. Desde la segunda mitad del siglo XVIII, algunos
de estos nativos comenzaron a ser transportados a Europa con fines científicos. A
partir de este periodo, ciertas exhibiciones humanas fueron consideradas de alto
valor (proto)antropológico. Sin embargo, hasta bien entrado el siglo XIX, la mayoría
de las exhibiciones respondían aún a fines exclusivamente recreativos y comerciales
(como en los freak shows convertidos en grandes espectáculos de masas entre los
siglos XIX y XX).

Adquisición de estatus científico

En el caso concreto de las exhibiciones de humanos con fines científicos, destinadas
a la divulgación, o incluso pensadas como espacios para la observación
etnológica/antropológica por parte de “antropólogos de gabinete” y naturalistas
interesados en la diversidad humana, este tipo de espectáculo comenzó a ganar un
barniz “académico” a partir del siglo XVIII, con casos notorios como el de Saarjie
Baarman (quien fue exhibida en Europa bajo el nombre de la Venus Hotentote). En
muchos sentidos, Baartman fue estudiada casi como si se tratase de un ejemplar
zoológico no humano en el Museo Nacional de Historia Natural de París por
científicos de primera línea, como Cuvier o Saint-Hilaire.

Con posterioridad, la cultura del entretenimiento masivo de mediados del siglo XIX
llevó las exhibiciones humanas a un nuevo nivel de complejidad y sofisticación.
Hasta entonces, la mayoría de las veces, estos espectáculos se llevaban a cabo
como iniciativas autofinanciadas con fines comerciales y no científicos. Hasta bien
entrado el siglo XIX, la mayoría de los espectáculos humanos, en términos
generales, podían caracterizarse como actividades con fines pecuniarios orientadas
principalmente a alimentar la curiosidad del público no especializado. Su propósito
no era transmitir conocimiento “científico”, aunque en ocasiones difundían
información etnológica de forma superficial, distorsionada o falseada con fines
mercantiles, hasta el punto de carecer de cualquier valor académico. Pero desde
mediados del siglo XIX, aproximadamente, las cosas cambiaron, y “las grandes
exposiciones humanas se convirtieron en un camino alternativo hacia la adquisición



de conocimiento etnológico o antropológico de primera mano, en un momento en
que poquísimos estudiosos podían desplazarse a otros continentes para estudiar a
los ‘otros’ en vivo. Tras la consolidación de los estudios etnológicos y antropológicos
como campos científicos, algunos especialistas de estas áreas gradualmente
pasaron a ser mecenas, conferencistas, curadores o asesores en muchas de estas
exhibiciones”2, que inclusive sirvieron como sede de reuniones científicas de
prestigiosas instituciones. Por ejemplo, el Anthropological Institute of Great Britain
and Ireland se congregó en 1883 en torno a una exhibición de indígenas botocudos
(posiblemente del grupo naknanuk) provenientes de Brasil y que por entonces se
mostraba en el Picadilly Hall de Londres.

Instrumento para la diseminación del racismo (con coartada científica)

La animalización científica del otro en la ciencia occidental alcanzó su máximo grado
de racionalización teórica entre la segunda mitad del siglo XIX y la primera mitad del
siglo XX. Durante este periodo, algunas exhibiciones antropológicas, como las
secciones etnológicas de las grandes exposiciones mundiales o las grandes ferias
coloniales, se convirtieron en verdaderos espectáculos de masas visitados por
millones de espectadores. En ocasiones, esos shows humanos presentaban
similitudes con las exhibiciones de animales en zoológicos y en algunos casos
extremos incluso se integraron con ellas (como por ejemplo aconteció con el
africano Ota Benga, quien llegó a ser exhibido junto con un chimpancé en el
zoológico del Bronx, en Nueva York, a principios del siglo XX, por sugerencia del
director del American Museum of Natural History). Durante generaciones, la huella
de estas exhibiciones quedó impresa en el imaginario racista y colonial de las
sociedades occidentales mucho más allá del mero ámbito científico. Permeó con
intensidad la cultura popular, la prensa, la literatura. A pesar de que hoy hayamos
olvidado en buena medida estos eventos, como si no formaran parte de nuestra
herencia cultural y científica, ellos desempeñaron un papel muy relevante en la
diseminación del racismo.

La invención de la raza y de la blancura

¿Cómo surgió esa racionalización científica? En primer lugar, hay que aclarar que el
racismo no es un invento de la ciencia moderna. Es mucho más antiguo. En el caso
concreto de Europa, diferentes ideas que legitimaban la inferioridad de numerosos
pueblos no europeos ya circulaban por occidente mucho antes de la primera
revolución científica. Estas legitimaciones solían expresarse en términos mitológico-



religiosos, como por ejemplo en la historia bíblica sobre la maldición de los
descendientes de Cam (Génesis 9:20-27).

El racismo científico en Europa no comienza a adquirir verdadera relevancia hasta el
siglo XVIII, durante la Ilustración, cuando emergió un concepto de “blancura”, que se
hizo corresponder con el máximo ideal estético, ético e intelectual de la humanidad
y que a su vez se asoció por primera vez con una idea de “raza” fundamentada en
rasgos naturales heredables e inmodificables. A fines del siglo XVIII, la idea de
Naturaleza estaba todavía fuertemente influida por el arquetipo de la Scala naturae,
y en este sentido era entendida como una cadena en la que las distintas criaturas
podían ordenarse según su grado de perfección y belleza y en cuya cima se
encontraba la especie humana y, más específicamente, los pueblos europeos de piel
clara. Para muchos, por ejemplo, el grado más alto de perfección estética e
intelectual en esta cadena se había alcanzado en la Grecia clásica. Según esta idea,
podía establecerse una jerarquía natural entre los distintos pueblos o naciones, no
solo en términos de la mayor o menor racionalidad y virtud moral que se asociaba a
sus costumbres, o del diferente grado de civilización que se asignaba a sus medios
de subsistencia, sino también en función de su mayor o menor proximidad
anatómica al ideal estético representado por el cuerpo canónico griego.

Así se estableció un inextricable vínculo entre la teoría estética y la antropología (un
rasgo compartido por autores tan dispares como Alejandro Malaspina, Buffon,
Camper, Blumembach, Lavater, Kant, Meiners y muchos otros), en un periodo en
que el concepto moderno de raza empezaba a emerger en el imaginario científico.
Paradójicamente, a pesar de su constante apelo a la universalidad de la Razón, la
Europa ilustrada forjó un ideal de blancura y una idea “científica” de raza que, como
cualquier otra caracterización etnocéntrica o tribal, acabó situando a los otros en
una posición de neta inferioridad. En términos generales (siempre pueden
encontrarse excepciones), el pensamiento ilustrado se mantuvo firmemente anclado
en un fuerte prejuicio etnocéntrico que dominó la filosofía europea desde Hume
hasta Kant, y que constituye una de las más oscuras sombras del Siglo de las Luces.
El preconcepto que aseguraba la superioridad estética de aquellos pueblos de piel
clara estaba tan extendido que inclusive autores decididamente abolicionistas, como
Buffon, Blumenbach o Camper, a los que podemos ubicar en el sector “menos
racista” de la ciencia ilustrada, no cuestionaban la mayor belleza de los europeos
sobre el resto de pueblos. Apoyándose sobre este preconcepto, otros autores mucho
más nítidamente racistas, como Immanuel Kant o Charles White, y por supuesto



defensores de la esclavitud, como Edward Long o Christoph Meiners, enfatizaron y
naturalizaron las diferencias raciales hasta el punto de establecer una división
absoluta e inmodificable entre los negros y los blancos europeos, que dio un fuerte
impulso al desarrollo del racismo científico del siglo posterior.

Del etnocentrismo ilustrado al darwinismo (biológico y social) y la eugenesia

El etnocentrismo de la Ilustración fue absorbido y recreado por las ciencias naturales
del siglo XIX. A partir de la segunda mitad del siglo, el racismo científico recibió un
fuerte apoyo por parte del darwinismo, especialmente en su versión haeckeliana. A
pesar de que el propio Darwin, a quien horrorizaba la esclavitud, fue un firme
defensor del abolicionismo, el naturalista inglés no dudó en pronosticar que, según
su teoría, “las razas civilizadas casi con certeza exterminarán y reemplazarán a las
razas salvajes en todo el mundo”3. Fue precisamente el aparente estatus científico
de los preconceptos raciales decimonónicos lo que les proporcionó su mayor
legitimidad, hasta el punto de que la superioridad de la “raza caucásica” sobre las
“razas salvajes” llegó a ser considerada como una “verdad incuestionable”
demostrada por la ciencia. En el umbral del siglo XX, en su estudio sobre
craneometría comparada de las razas humanas, el médico brasileño João Batista de
Sá Oliveira expresaba así su creencia de que negros y blancos eran “especies
zoológicas diferentes”: “es la verdad, basada en el estudio de la anatomía
comparada, del desarrollo embriológico y de la filogenia". En muchos casos, la teoría
de la evolución y la biología humana, apoyadas por la craneometría, la obstetricia, la
psiquiatría, etc., fueron utilizadas a lo largo de diferentes momentos del siglo XIX
para naturalizar las desigualdades sociales y racionalizarlas como jerarquías raciales
inmodificables. Los discursos racistas que proliferaron en las ciencias naturales
fueron utilizados para justificar el llamado “darwinismo social”. En un contexto
marcado por innúmeros conflictos coloniales que en ocasiones tuvieron como
colofón la desaparición de pueblos enteros, tales hechos encontraron justificación
científica en la tesis darwiniana que pronosticaba la inevitable desaparición de las
razas consideradas “salvajes” e inferiores a manos de las “razas civilizadas”.
Muchas veces, los últimos supervivientes de grupos étnicos “extintos” como los
charrúas uruguayos (en la década de 1830) o los habitantes originarios de Tasmania
(en la década de 1870) fueron exhibidos en diversos contextos en Europa antes de
pasar a la historia como pueblos. Después de que Darwin explicara en términos
naturalistas que la competición interracial era una de las causas evolutivas de la
extinción de las “razas salvajes” a manos de las razas superiores, ciertos autores



defendieron que el proceso de blanqueamiento y depuración racial era inevitable y
que ocurriría por causas “tan naturales como la ley de la gravedad” allá donde los
blancos entraran en contacto con otros grupos considerados “inferiores”. La
racionalización teórica de la supremacía blanca se acercaba a su apogeo. A partir de
la recta final del siglo XIX y durante las primeras décadas del siglo XX, la evolución
delirante de estas ideas, especialmente a partir de la fusión del darwinismo social
con las teorías eugenésicas, desembocó en la política racial de la Alemania nazi, que
es de sobra conocida (o, al menos, debería serlo).

La racionalización científica del racismo en Iberoamérica: el caso de Brasil

En países iberoamericanos como, por ejemplo, Brasil, la biología también sirvió
como un arma ideológica para promover el blanqueamiento de la población. João
Batista de Lacerda, un científico influyente que para ese entonces dirigía la principal
institución científica del país, el Museu Nacional de Rio de Janeiro, pronosticó la total
extinción de los negros brasileños exactamente para el año 2012. En realidad, era el
propio Lacerda quien no tenía ningún futuro como augur o adivino. Por fortuna, su
pronóstico “científico”, que estaba basado en proyecciones estadísticas de la
evolución histórica de los censos de población, no fue sino una inmensa metedura
de pata. Por su parte, el médico Domingos Guedes Cabral, uno de los pioneros en la
introducción del darwinismo en Brasil, escribió un libro sobre el funcionamiento del
cerebro donde concluía que “la inferioridad intelectual de la raza etiópica en
comparación con la raza blanca duraría para siempre” y que algunos pueblos
indígenas brasileños “estaban prácticamente privados de las capas superiores de la
corteza cerebral”. El padre de la medicina legal brasileña, Raimundo Nina Rodríguez,
promovió la aplicación de diferentes códigos penales para cada raza, pues la ley,
según él, debía adaptarse a las supuestas diferencias innatas en las capacidades
mentales de blancos y negros. También dedicó otros estudios a estigmatizar a los
negros y mestizos como variedades humanas degeneradas. A partir de una
aplicación racial de las teorías de Cesare Lombroso llegó a señalarles como
potenciales delincuentes natos. A fines del siglo XIX, en algunas de las más
prestigiosas instituciones científicas del país en aquel periodo, como la Facultad de
Medicina de Bahía, se consideraba “probado científicamente” que blancos y negros
pertenecían a diferentes especies humanas, tan alejadas biológicamente entre sí
como, por ejemplo, el burro y el caballo (de esta idea proviene precisamente la
palabra mulato). Hay muchos otros ejemplos. Fuera de Brasil, parecidas
justificaciones científicas del racismo pueden hallarse en la historia de muchos otros



países latinoamericanos.

Algunas reflexiones desde la contemporaneidad

Podríamos pensar con cierta confianza que el tipo de espectáculos denigrantes que
constituyeron los “zoológicos humanos” del pasado no volverá a realizarse nunca
más, al menos no en nombre de la ciencia. Sin embargo, en mi opinión, tales
fenómenos no deberían resultarnos tan lejanos, extraños o ajenos en nuestros días
como para pensar que su legado ha sido completamente superado y que la
problemática que nos plantean estos hechos históricos nada tiene que ver con
nosotros y con la cultura de masas de nuestro tiempo.

De un lado, la ciencia contemporánea se encuentra de nuevo en una encrucijada
con respecto a la cuestión racial. Después de décadas en las que se había llegado a
un acuerdo general que negaba cualquier validez biológica al concepto de raza (lo
que no implica, por supuesto, negarle validez como concepto sociológico), la entrada
en la era de la genómica ha hecho surgir voces (algunas de ellas muy resonantes)
que, a pesar de carecer de consistencia teórica, pretenden deshacer ese gran
acuerdo científico.

En relación con las grandes exhibiciones antropológicas del pasado, quizá el
voyerismo colectivo contemporáneo dirigido al Otro se exprese en nuestros tiempos
de una forma mucho más sofisticada que en tiempos coloniales y, en ocasiones,
incluso pueda aparecer despojado de cualquier significado racial (piénsese en el
programa Gran Hermano y sus incontables variaciones televisivas, que, en cierto
modo, son herederos modernos de los antiguos freak shows). Sin embargo, sería
ingenuo pensar que las connotaciones raciales de este voyerismo de masas se
hayan disuelto por completo en nuestros días. Más allá de nuestros modernos freak
shows televisivos, al encender la TV, el noticiario nos ofrece, un día sí y otro no,
imágenes de inmigrantes que arriesgan la vida (y en muchos casos, por desgracia,
la pierden) intentando alcanzar la otra orilla, intentando saltar vallas o muros
fronterizos. La tragedia que encierran esas imágenes a las que, como sociedad
(especialmente en países receptores), parecemos habernos acostumbrado queda, la
mayoría de las veces, transformada en un espectáculo de la diferencia listo para ser
consumido en pocos segundos desde el sofá de casa mientras acabamos la cena,
casi como un espectáculo rutinario que parece dejar indiferentes a la mayoría, antes
de que el locutor pase a comentar las noticias deportivas y nuestra mente quede
ocupada en otros asuntos menos perturbadores. Pero, por mucho que queramos



negarnos a nosotros mismos la realidad, la realidad es obstinada y porfía en
recordarnos su presencia. Por más que nos empeñemos en quitarla de nuestra vista,
la muy maleducada reaparece una y otra vez, sin dejarnos en paz. Hoy en día, se
multiplican las manifestaciones que claman contra el racismo en numerosos países
de varios continentes. Sería completamente absurdo negar que el racismo todavía
constituye una dolorosísima herida abierta en el corazón mismo de nuestra
contemporaneidad. Actuaríamos de forma extremadamente insensata como
sociedad si, en vez de hacer una reflexión colectiva que nos lleve a tomar medidas
eficientes para sanar esa herida, actuásemos como si esta no existiese o como si ya
hubiera cicatrizado desde los tiempos (no tan remotos) de los zoológicos humanos.

1          Sobre el sentido propiamente psicopatológico en el que aquí se emplea el
término “delirante”, véase Sánchez, J. (2007). La racionalidad delirante: el racismo
científico en la segunda mitad del siglo XIX. Revista de la Asociación Española de
Neuropsiquiatría, vol. 27, núm. 2, págs. 111–126.         

2          Limeira, V. y Sánchez, J. (en prensa). Alfred Russel Wallace and The Models
of Amazonian ``Savages'' Displayed at the Crystal Palace's Ethnological Exhibition.
Nuncius: Journal of the Material and Visual History of Science            

3          Darwin, C. (1871). The Descent of Man, and Selection in Relation to
Sex. Londres: John Murray.

https://www.revistaforo.com/2020/0404-05

ver PDF
Copied to clipboard

https://www.revistaforo.com/2020/0404-05
https://www.digaloahidigital.com/print/pdf/node/11883
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-racionalizaci%C3%B3n-delirante-del-racismo-caso-los-%E2%80%9Czool%C3%B3gicos-humanos%E2%80%9D&title=La Racionalización Delirante del Racismo. El Caso de los “Zoológicos Humanos”
https://twitter.com/intent/tweet?text=La Racionalización Delirante del Racismo. El Caso de los “Zoológicos Humanos”+https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-racionalizaci%C3%B3n-delirante-del-racismo-caso-los-%E2%80%9Czool%C3%B3gicos-humanos%E2%80%9D
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-racionalizaci%C3%B3n-delirante-del-racismo-caso-los-%E2%80%9Czool%C3%B3gicos-humanos%E2%80%9D
mailto:?subject=La Racionalización Delirante del Racismo. El Caso de los “Zoológicos Humanos”&body=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-racionalizaci%C3%B3n-delirante-del-racismo-caso-los-%E2%80%9Czool%C3%B3gicos-humanos%E2%80%9D

