
Posliberalismo: un retrato de familia 

Tiempo de lectura: 13 min.
Manuel Arias Maldonado

Franklin Delano Roosevelt llevaba tres años ejerciendo la presidencia de Estados
Unidos cuando Columbia Pictures llevó a las pantallas El secreto de vivir (Mr. Deeds
goes to town), una de las fábulas democráticas del tándem formado por el realizador
Frank Capra y el guionista Robert Riskin. Su premisa es típica del cine de la Gran
Depresión: tras la muerte accidental de un millonario disoluto, su fortuna recala en
un modesto poeta de tarjetas navideñas que reside en un idílico pueblo de Vermont.
Así que el bonachón Longfellow Deeds (Gary Cooper) se marcha a Nueva York,
donde se convierte en víctima de las rapaces élites urbanas: los albaceas le
reclaman poderes de administración a fin de ocultar un fraude fiscal y la prensa
sensacionalista y los socialites se dedican a ridiculizarlo. Cuando el desengaño ya lo
empuja a marcharse, un granjero arruinado irrumpe en su mansión y le reprocha su
indiferencia: nuestro hombre adquiere conciencia social y decide usar su fortuna
para ayudar a los desfavorecidos. Son ellos, junto a una reportera arrepentida,
quienes lo defienden ante el juez que sopesa incapacitarlo: la idealizada América
rural prevalece sobre la corrupta clase urbana y el hombre común alumbra el
nacimiento de una nueva comunidad. ¡Final feliz!

https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/posliberalismo-retrato-familia
https://www.digaloahidigital.com/taxonomy/term/3344


Ha pasado menos de un siglo desde entonces y nos encontramos ante un panorama
similar. Incluso el pánico frente a las consecuencias indeseadas de las redes sociales
evoca el miedo que suscitó en su momento el advenimiento del cine sonoro;
recordemos que los puritanos de la época lograron someterlo a censura mediante el
famoso Código Hays. Sin embargo, las diferencias son también reveladoras: así
como la Gran Depresión condujo a la victoria de Roosevelt, quien desplegó una
eficaz retórica keynesiana que le permitió aumentar el poder del gobierno federal, la
Gran Recesión nos ha traído a un Donald Trump que combina nacionalismo
proteccionista y retórica polarizadora. Y si no fueron pocos los países europeos que
sucumbieron entonces al fascismo, solución reclamada en Estados Unidos por la
ominosa Legión Americana, el anhelo por el hombre fuerte ha retornado con fuerza
en buena parte del continente y está ya arraigado en potencias como China, la India
o Turquía. De manera que la expansión de la democracia liberal se ha frenado en
seco justo cuando nos parecía imparable y surgen dificultades inesperadas donde la
creíamos consolidada. Y ahí es donde entra en juego el posliberalismo.

Tal es el nombre que se viene dando a un movimiento político que impugna el
predominio del liberalismo en las sociedades occidentales, decreta su completo
fracaso y vaticina su inminente sustitución por un régimen político que aúna
elementos populistas y conservadores. Su singularidad radica en que viene
acompañado de una teoría política de corte académico; aunque sus practicantes son
minoritarios en la disciplina, han hecho los deberes y publicado obras dignas de ser
discutidas. Hablar de posliberalismo es hacerlo de autores como Patrick Deneen,
Matthew Goodwin, Nick Timothy, Phillip Blond, John Milbank, Adrian Pabst, David
Goodhart, Adrian Vermeule o Yoram Hazony: las diferencias entre ellos, que las hay,
importan menos que las semejanzas. Entre sus precursores se cuentan críticos
tempranos del optimismo liberal, entre ellos Christopher Lasch o John Gray, así como
los comunitaristas que rechazan la ontología liberal y los republicanos que ponen
énfasis en el bien común; súmense a ello la crítica populista del liberalismo y un
conservadurismo que no pocas veces coquetea con la teología política a la manera
de Carl Schmitt.

Si el posliberalismo ha logrado difundirse más allá de los círculos universitarios, en
cualquier caso, se debe al papel que han jugado think-tanks, revistas y podcasts de
orientación nacionalpopulista. Tiene su lógica: los posliberales proporcionan
argumentos contra quienes defienden la superioridad normativa de la democracia
liberal y ello hace posible la defensa de una alternativa diferente a la postulada por



la izquierda. Menos diferencias hay entre los posliberales y otros críticos del
liberalismo cuando se trata de identificar los males de la sociedad contemporánea:
individualismo hedonista y posesivo, debilitamiento de la comunidad, creciente
desigualdad socioeconómica, homogeneización cultural, despersonalización
globalista, destrucción del mundo natural. No es nada que deba sorprendernos si
tenemos en cuenta que teóricos políticos de corrientes tan distintas como el
socialismo o el ecologismo llevan décadas bosquejando un horizonte “posliberal”; lo
novedoso es que hoy hacen tal cosa quienes se sitúan a la derecha del espectro
ideológico. Y lo hacen, además, atendiendo a la doble dimensión del liberalismo
como aparato institucional y como doctrina moral: superar el liberalismo significa
reformular el diseño del Estado liberal, acabar con la cultura liberal y suprimir la
economía de libre mercado.

Téngase en cuenta, no obstante, que los pensadores posliberales combinan la
descripción con la prescripción: formulan un diagnóstico sobre los males de la
sociedad liberal y a continuación proponen un orden alternativo. Su descripción está
a menudo plagada de exageraciones y carece del debido soporte empírico; el éxito
creciente de líderes populistas y partidos extremistas se interpreta como prueba de
un malestar generalizado que solo podría resolverse mediante la renuncia al
pluralismo y la nacionalización de la economía. Hazony, por ejemplo, escribe que “la
hegemonía de las ideas liberales, que iba a durar para siempre y debía ser asumida
por todas las naciones, ha terminado después de apenas sesenta años”. Se pasa así
por alto que las ideas liberales siempre fueron objeto de contestación ideológica, tal
como atestiguan la eclosión de los nuevos movimientos sociales en los años sesenta
o la fuerza de los partidos comunistas y socialdemócratas en la larga posguerra
europea. Asunto distinto es que el periodo que media entre el desmoronamiento de
la urss y la caída de Lehman Brothers adoleciese de un exceso de optimismo sobre
la inevitabilidad del orden liberal: eso ya nos ha quedado claro a todos.

Resulta asimismo desconcertante que los posliberales estén hablando de la misma
sociedad que ha inspirado al teórico político australiano Alexandre Lefebvre la tesis
de que la mayor parte de los valores de quienes viven en las sociedades
occidentales son ya valores liberales. Y aunque la idea de Lefebvre no termina de
ser convincente, pues abundan los ciudadanos que hacen suya una concepción
iliberal de la democracia y aun querrían imponer su cosmovisión moral a los demás,
sí que hay una moralidad liberal –resumida en la idea de que cada uno debe decidir
cómo quiere vivir– que se ha diseminado por el cuerpo social. Se pone así de



manifiesto que nuestras sociedades son esencialmente ambiguas: llegar a juicios
concluyentes sobre la naturaleza de los fenómenos sociales es más difícil de lo que
parece. De ahí que el posliberalismo tenga una fuerte vocación prescriptiva: sus
portavoces se saben parte de un movimiento político que desborda los confines del
debate académico y les preocupa menos demostrar sus tesis que ganar adeptos.

Ahora bien: leer a los posliberales pone de manifiesto un problema suplementario de
recepción que dista de ser exclusivo de esta corriente ideológica. Y es que, si bien la
mayoría de ellos se refiere de manera explícita a la sociedad estadounidense,
solemos leerlos como si su diagnóstico pudiera trasladarse sin más al resto de
sociedades occidentales; los autores mismos toman con frecuencia la parte por el
todo. Basten dos ejemplos: Patrick Deneen empieza ¿Por qué ha fracasado el
liberalismo? señalando que las condiciones que permitieron “el experimento
constitucional norteamericano” están desapareciendo; Milbank y Pabst proponen
mitigar la desigualdad entre estadounidenses creando… un sistema de seguridad
social a la europea. Estos últimos, por cierto, afirman que España tiene un Estado
tan centralizado como Francia: alguien les ha informado mal. Nos encontramos así
con un provincianismo metodológico que propende a la sinécdoque y nos recuerda
que los marcos de la teoría anglosajona no pueden ser asumidos sin más fuera de
sus fronteras. No en vano, a menudo ni siquiera sabemos si la palabra inglesa liberal
debe traducirse como “liberal” en sentido propio (acepción europea) o como
“progresista” (acepción anglosajona).

Sucede que uno de los argumentos del posliberalismo es que no hay diferencias
significativas entre liberales y progresistas: ambos deben considerarse caras
distintas de un mismo “liberalismo”. Y ello porque la política occidental habría
estado dominada sucesivamente por un liberalismo sociocultural de tinte progresista
y por un liberalismo político-económico de corte globalizador: ambos han reforzado
el poder estatal y profundizado en la lógica del mercado, con la consiguiente
concentración de poder y riqueza en manos de unos pocos. La cualidad simbiótica
de ambos “liberalismos” se explicaría asimismo por el hecho de que individualismo y
estatismo se refuerzan mutuamente. Así Deneen: “mientras que el individuo ‘crea’
el Estado con el contrato social, el Estado liberal ‘crea’ en la práctica al individuo,
suministrando las condiciones para la expansión de la libertad”. Resuenan aquí los
ecos del pensamiento comunitarista, ya que se atribuye al liberalismo una ontología
individualista que desprecia el papel que la comunidad y la tradición juegan en la
formación de nuestra subjetividad. Frente al protagonista abstracto del contrato



social que propone John Rawls, situado tras un velo de ignorancia que hace posible
su neutralidad valorativa a la hora de fundar la comunidad política, los posliberales
hacen suya la crítica del feminismo y resaltan la cualidad relacional del ser humano:
el universalismo es sospechoso de desdeñar el valor de una experiencia personal
que siempre está “situada” en alguna parte.

Pero hay más: el sistema educativo ha dado la espalda al humanismo para ponerse
al servicio del mercado, al tiempo que promueve una cosmovisión woke que ahonda
las fracturas sociales; la meritocracia genera resentimiento entre quienes gozan de
ventajosas condiciones de partida y no tardan en comprobar que el ascensor social
hace tiempo que no funciona. No es así de extrañar que los posliberales cuestionen
la fe en el progreso de la que se apropiaron las grandes ideologías de la
modernidad, recuperando un argumento clásico del conservadurismo. Y aunque la
defensa del mundo natural ha figurado ocasionalmente entre las preocupaciones
conservadoras, llama la atención que los posliberales enfaticen la degradación
medioambiental como un efecto colateral del proyecto liberal. También coinciden
con ellos cuando lamentan la preferencia liberal por un globalismo de acentos
cosmopolitas: Deneen toma como referencia el pensamiento de Wendell Berry,
nonagenario escritor y granjero estadounidense para quien el bien común solo
puede realizarse en escenarios locales donde la tradición aún mantiene vivo el
vínculo del presente con el pasado.

Difícilmente sorprenderá saber que la querencia posliberal por la comunidad
desemboca en la defensa de la familia y el matrimonio, entendidos como
instituciones que aseguran la estabilidad social y previenen la alienación individual.
Para los más conservadores, como Hazony, la secularización es un factor clave a la
hora de explicar la crisis del orden social liberal: “que se haya acabado con la
disposición del público a honrar al Dios, las Escrituras y la religión de sus ancestros
ha abierto la puerta al derribo de los conceptos y principios sustantivos que
permitieron en su día a nuestras naciones avanzar como poblaciones fuertes y
cohesionadas”. ¡Ahí es nada! Pese a que no faltan quienes atribuyen al
posliberalismo una fuerte identidad cristiana, la religión adopta en ocasiones un
carácter instrumental. A la manera del Rousseau que veía en ella un medio útil para
dar consistencia a la comunidad democrática, los posliberales vinculan
secularización y fragmentación: la idealización de la small town coronada por la
iglesia local se opone a esa gran ciudad donde nadie se saluda por la calle y la gente
acaba divorciándose. Dicho esto, la tradición intelectual católica ofrece un modelo



absolutista de autoridad que se basa en la representación personal; el influjo de Carl
Schmitt se deja ver cuando los posliberales critican la ineficacia del parlamentarismo
liberal o añoran la falta de carisma popular de sus mandatarios.

Lejos de ser un simple proyecto de diseño constitucional destinado a facilitar el
pluralismo mediante la desactivación del conflicto entre concepciones rivales del
bien, como quería Rawls, el liberalismo debe ser considerado como una ideología
que ha sido capaz de transformar el mundo pese a su apariencia de neutralidad o
quizá gracias a ella. Sentada esa premisa, Deneen concluye que el liberalismo ha
fracasado porque ha sido fiel a sí mismo: “Ha fracasado porque ha triunfado.” En
consecuencia, como dicen ecologistas y socialistas desde hace décadas, los
problemas creados por el liberalismo no pueden arreglarse con más liberalismo; se
impone dejarlo atrás y decirle adiós. Y eso es lo que –al decir de los posliberales–
desean los electorados de medio mundo; el éxito creciente de los partidos populistas
es interpretado como signo inequívoco de que los perdedores del orden liberal están
adquiriendo conciencia de clase. Sus votos se dirigen por igual contra el liberalismo
de izquierda y derecha: los socialdemócratas sufren tanto como los democristianos y
no digamos los centristas. Que la respuesta a este fenómeno sea la impugnación de
las fuerzas electorales populistas, a las que se amenaza incluso con ilegalizar, solo
demostraría que el liberalismo se ha quedado sin argumentos.

Aunque a los posliberales no les falta razón a la hora de denunciar la hipocresía de
quienes aceptan el marco democrático solo cuando ganan los suyos, la crítica del
orden vigente no es bastante cuando se ambiciona pasar página en el libro de la
historia. Tal como cabía esperar, sin embargo, al posliberalismo le cuesta presentar
una alternativa convincente. Ante todo, propone recuperar las nociones de bien
común y virtud cívica en el marco de un diseño constitucional basado en el gobierno
mixto de raigambre republicana. Clásicos como Aristóteles, Tomás de Aquino, Burke
o Tocqueville inspiran semejante apuesta: los muchos y los pocos han de aprender a
entenderse, trabajando conjuntamente en beneficio de la gente común, mientras
comunidades locales y asociaciones recuperan su vigor y el gobierno central vuelve
a perseguir intereses colectivos incluso si chocan con el respeto a la autonomía
individual. Dicen asimismo que la inmigración no es un problema, salvo la que se
salta la ley o renuncia a integrarse; que los medios de comunicación han de
recuperar su nervio moral; que han de promoverse el matrimonio y la natalidad y
deben reivindicarse las fuentes cristianas de nuestra tradición. Para combatir la
desigualdad, debe ponerse en marcha una “economía cívica” donde se paga un



salario mínimo, se refuerza la formación profesional y se apuesta por el
neocorporativismo: empresas, asociaciones profesionales y universidades han de
asumir una responsabilidad social. Porque no se trata de perseguir el crecimiento en
sí mismo, sino de propiciar el tipo de prosperidad que permite el florecimiento
humano: un planteamiento que firmarían no pocos decrecentistas. Ni qué decir tiene
que la tecnología es contemplada con recelo debido a su potencial disruptivo y se
reclama un modelo de innovación sobre cuyos fines la sociedad pueda decidir de
antemano: Deneen llega a elogiar a los amish.

Resulta irónico que la sociedad que se bosqueja para después del liberalismo se
parezca tanto a la que existía antes del liberalismo; los posliberales quieren dar un
paso adelante y luego dos hacia atrás. Sus modelos teóricos provienen de
sociedades distintas a la nuestra: hablar de constitución mixta, virtud cívica y bien
común remite a la tradición republicana; enfatizar la dimensión comunitaria de la
política y exaltar los valores cristianos es propio del conservadurismo; plantear un
modelo cívico de economía donde el libre mercado cede su protagonismo al Estado
y las corporaciones se sitúa entre el fascismo y el populismo. Se trasluce aquí una
nostalgia por el mundo premoderno que parece ignorar la complejidad de nuestras
sociedades desarrolladas, pluralistas, tecnificadas y globalizadas; los posliberales
querrían devolvernos al pasado, convirtiéndonos en habitantes de comunidades
orgánicas cuyos miembros se relacionan pacíficamente entre sí y donde se recupera
la armonía con el entorno a golpe de tradicionalismo. Estamos frente a la búsqueda
de un espacio seguro ante las turbulencias de la modernidad global: dejamos la
megalópolis para regresar al pueblo de nuestros abuelos.

En última instancia, el programa posliberal recuerda al eslogan que los partidarios
del Brexit usaron en campaña: Take back control. Se asume así que la realidad
social puede someterse a nuestros deseos –como sostienen los adalides de la
“voluntad política”– y se da por supuesto que la sociedad plural alberga en su
interior un “pueblo” homogéneo listo para salir del cascarón. Pero como quiera que
la diversidad surge naturalmente allí donde rigen condiciones de libertad, el
proyecto posliberal termina pareciéndose al de cualquier otro extremismo
ideológico: sus portavoces vaticinan que el pluralismo se diluirá como efecto de un
milagroso cambio cultural producto de la acción de un gobierno autoritario. Es
patente la influencia del populismo: la democracia liberal tendría entonces que
transicionar hacia un régimen político que se mueve entre el plebiscitarismo iliberal
y eso que Hazony llama “democracia conservadora”. Se dibuja con ello un horizonte



que no solo prescinde del liberalismo, sino también de la democracia: aunque nos
digan lo contrario. Sepamos, pues, a qué atenernos.

1 noviembre 2025

https://letraslibres.com/revista/revista-arias-maldonado-posliberalismo-un-retrato-
de-familia/01/11/2025

ver PDF
Copied to clipboard

https://letraslibres.com/revista/revista-arias-maldonado-posliberalismo-un-retrato-de-familia/01/11/2025
https://letraslibres.com/revista/revista-arias-maldonado-posliberalismo-un-retrato-de-familia/01/11/2025
https://www.digaloahidigital.com/print/pdf/node/12663
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/posliberalismo-retrato-familia&title=Posliberalismo: un retrato de familia
https://twitter.com/intent/tweet?text=Posliberalismo: un retrato de familia+https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/posliberalismo-retrato-familia
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/posliberalismo-retrato-familia
mailto:?subject=Posliberalismo: un retrato de familia&body=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/posliberalismo-retrato-familia

