
El nuevo orden global y la lógica de la fuerza 

Tiempo de lectura: 9 min.
Asdrúbal Aguiar

A partir de 1989, tras el fracaso del socialismo real y la creencia occidental de que
bastaba resolver las cuestiones pendientes de orden económico para asegurar la
libertad, dentro de una perspectiva estrechamente individualista, ambas
perspectivas llegaron a su término. Han sido desafiadas por las grandes
revoluciones del conocimiento emergentes: la digital y la de la inteligencia artificial.

Sus consecuencias están a la orden. Se han disuelto los espacios geopolíticos,
emerge el dominio de la virtualidad y con la instantaneidad se abroga el significado
del tiempo, de lo raizal, impulsándose la mineralización del desorden como orden
sucedáneo. Llega huérfano de ataduras culturales e ideológicas. Es adánico y hace
lugar a distintas e inéditas realidades: la estructura productiva industrial y material
cede en beneficio de otra, de servicios en redes y virtual; las ideologías y / o las
ideas, como anclajes de lo social y lo político, al desaparecer provocan un deslave
humano y fuerzan dos tendencias: la de quienes migran y se totalizan en lo global o
enajenan creando identidades a voluntad y la de quienes buscan salvar lo propio, a
partir de lo étnico o en el particularismo de lo nacional o patrio.

Todo ello, de conjunto, como lo muestra la experiencia, hace ineficaz al orden de lo
normativo que rija, léase, a los sistemas constitucionales y al internacional o
multilateral, abriéndosele espacio generoso a la lógica de la fuerza. Priva la
dimensión sociológica de la vida, fracturándose la tríada y quedando de lado la
dimensión de la justicia —la de la mayor libertad— y la garantista, que asegura a la
cultura dentro del Derecho.

https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/nuevo-orden-global-la-l%C3%B3gica-la-fuerza
https://www.digaloahidigital.com/taxonomy/term/3369


Ante esto, frente a Estados que, obviando el principio ordenador de la dignidad de la
persona humana consagrado tras el Holocausto y a partir de 1945, prefieren
restablecer desde los años ‘60 siguientes el valor paradigmático y eminente de las
soberanías ante los procesos de descolonización sobrevenidos, concluyendo el siglo
XX se entroniza la dictadura de la incertidumbre. Es electiva. Bajo formas
democráticas vacías de contenido, las mayorías eligen el camino de la servidumbre,
que les ofrece las certidumbres mínimas.

Las izquierdas predican el desencanto con la democracia —bastión residual y muro
de protección de los derechos humanos durante la segunda mitad del pasado siglo—
a fin de restablecer las fortalezas de un Estado incapaz de enfrentar, por sí solo, los
desafíos y amenazas de la Aldea Global. Pero encallan, por lo mismo y asumen una
aporía más que evidente: la de poner de lado a la democracia y al Estado
constitucional de Derecho para facilitar, como estrategia disolvente de lo social y lo
humano, y para mejor apalancar a las dictaduras de nuevo cuño, la banalización de
los derechos fundamentales de la persona. Propenden a su inflación y los
desnaturalizan. No son más lo que deben ser, es decir, los que se desprenden como
esenciales a la naturaleza de lo humano. Se los extiende a la Naturaleza objetiva y a
su ecosistema, tanto como se los vuelve exclusivos de cada nicho o célula social
emergente, excluyente de la otredad, desconectada de las otras, dentro de un
cuerpo extraño o sistema invertebrado cuya dirección y movimientos los determinan
la técnica electrónica y la Inteligencia Artificial (IA).

Las derechas, intituladas neoliberales, viendo las posibilidades de resurrección de su
mito clásico, el individualismo “manchesteriano”, dada la anomia en curso y la
declinación del Estado moderno o Leviatán, favorecen tácitamente la confluencia
entre la estrategia de deconstrucción cultural que hace suya la misma izquierda
—tremolando las enseñanzas de Antonio Gramsci y enterrando al Manifiesto
Comunista— y la emergencia de la referida religión profana de los datos. Cada
persona se despersonifica a sí y se aísla socialmente; el ecosistema digital —ya no el
Covid-19— le somete a cuarentena mientras le transforma en dato o número y le
vuelve insumo de los algoritmos, únicamente dirigidos al mundo de los sentidos.
Adormecen a la razón humana.

Ahora bien, como el orden del desorden global es fatalmente inviable en su
aspiración de permanencia, mientras subsista y hasta que logre su reordenación y
estabilización, cabe repetirlo, dependerá de la lógica de la fuerza. Lo prueba la
experiencia de la historia, en sus tiempos de fractura epocal o de anarquía



geopolítica. Esta vez se nos muestra más gravosa, pues ceden las bases milenarias
de la civilización, el valor de los espacios y del tiempo, cuando menos en Occidente.

Tras la Segunda Gran Guerra del siglo XX, su devastación obligó a las potencias
vencedoras —al Oriente de Luces y al Occidente de las Leyes— a un avenimiento
práctico alrededor de unos derechos básicos de libertad, consustanciales a la
dignidad de la persona humana y constantes en la Declaración Universal de 1948.
Aquellas prometieron garantizarlos, aceptando, además, que siendo las más
potentes y responsables, convenían en la presencia de otras potencias o
repartidoras intermedias de poder para equilibrar al mismo poder sumo, haciéndolo
viable; aceptando unas y otras que el resto del mundo y sus naciones fuesen las
recipiendarias pasivas. Estas, incluso así, lograron blindarse ante los abusos de los
repartidores supremos al exigir, con el estatuto de San Francisco, que se conjugase
siempre, ante cada controversia, en favor de la libertad y de los derechos humanos,
pro homine et libertatis. Ninguno podía tremolar su propio poder o su soberanía para
limitar o para inmunizarse ante las violaciones agravadas de los derechos de la
persona humana que ocurriesen. Pero esto es crónica histórica, desde mediados del
siglo XX.

“El internacionalismo jurídico quedó en suspenso y se hizo inestable, desde
entonces, entre el humanismo cosmopolita y la apología del poder, identificándose
con el uno o con el otro solo cuando se le necesitaba para sostener determinada
postura normativa”, sin consideraciones para con la idea señalada de la Justicia; por
lo que “hoy es muy difícil creer que exista una racionalidad propia del Derecho
internacional independiente de la circunstancia política que se le sobreponga”, ha
señalado Martti Koskenniemi, en su monumental obra sobre El suave civilizador de
las naciones (Ascesa e caduta del diritto internazionale, 870-1960, Laterza, 2012).

Plantear la cuestión de la libertad y los derechos humanos, si se deja de lado el
elemento retórico o teórico y se trasvasa a la justificada e inmediata denuncia actual
de los atentados de derechos humanos —ante la omisión y abulia de los sistemas
multilaterales de protección— exige, con vistas al porvenir y por sobre la guerra
global e híbrida que avanza, que nos respondamos una pregunta: ¿qué rol o qué
papel jugará el individuo y la misma gente (ius gentium) junto a sus derechos
inherentes e inalienables, en el Orden Global que se gesta, diferente del conocido?
Una obra deconstructiva —pensemos en la arquitectura y observemos a la
globalización— para que no implosione ante todos, oculta sus bases, no las elimina.



El Orden en afanosa construcción bajo el imperativo de esa guerra híbrida que lo
viene delineando, opone, en primer término, a las dos grandes potencias que se
consolidan, Estados Unidos y China, llamadas a ser sus garantes. Mientras la
primera, retoma la doctrina Monroe dejando atrás su neto contenido republicano, a
fin de privilegiar lo económico (doctrina Monroe 2.0), la segunda, arguyendo lo
político, le sugiere a Occidente construir ingenierías democráticas al detal, para que
cada pueblo escoja, mediante el voto, incluso a la dictadura como garantía de la
paz. Occidente es, para la civilización Zhongguo o del Reino del Medio, un cuerpo
que da por muerto y por incapaz de readquirir institucionalidad. 

No debe olvidarse que, el sueño kantiano de la paz perpetua ni existió durante el
tiempo previo a las grandes guerras del pasado siglo, pero tampoco pudo anclar la
predica del equilibrio de las fuerzas entre todos los poderes soberanos. Duró poco.
Se descentralizó la violencia, atizándose a la guerra. Fue el origen de la Primera del
siglo XX y se le limitó luego, bajo el imperativo de los derechos humanos como
elemento catalizador, integrador y racionalizador.  

Koskenniemi, tal como lo entiendo y de cara al torbellino que nos asalta, al final de
su obra nos deja una enseñanza realizable, como la de aceptar que “cada
comunidad se funda sobre una exclusión”. Pensemos en las migraciones y en los
muros que se expanden. Y cabe entender que “ese es el modo de autodefinirse cada
comunidad” para salvar su identidad en la localidad (¿globalización versus
localidades, sería el desiderátum?). Y cada localidad, lo agrega el eminente autor,
“debe también, para que sea aceptable, prever que las exclusiones deben ser
constantemente renegociadas con vistas a la ampliación del horizonte comunitario”,
a saber, con miras a la personalización de cada hombre, de cada mujer, y de cada
comunidad. Sería la forma o el método para resolver la inevitable tensión entre el
poder y la dignidad humana.

La paz se construye sobre la verdad

Cabe, sin embargo, una exigencia previa al debate impostergable sobre lo antes
esbozado y como cuestión de urgencia. Es la que advierte el nuevo Papa León XIV,
quien a la sazón y con meridiana claridad, guiado por su carisma agustiniano,
entiende el dualismo existencial y actual entre la ciudad del hombre y la ciudad de
Dios; tal como lo hizo León XIII de cara a las revoluciones industriales de finales del
siglo XIX, demandando, el primero, que cese la perturbación del lenguaje como
estrategia de la violencia.



En primer lugar, sugiere entender que la paz no es tregua —"la contraposición es
parte de la naturaleza humana y nos acompaña siempre, impulsándonos en
demasiadas ocasiones a vivir en un constante estado de conflicto"—, sino que es
actividad permanente. Se construye y se hace en la cotidianidad, desacelerando los
orgullos y las reivindicaciones, también el lenguaje. A la vez, pide realizar la justicia
para que haya paz, lo que demanda construir sociedades civiles armónicas —no más
desconstrucción sin base común, menos los faccionalismos ideológicos— y
“favorecer contextos en los que se tutele la dignidad de cada persona”.

Junto a estas, a la paz y a la justicia, para que se alcancen humanamente, repite el
Obispo de Roma que las relaciones han de servir a verdad: “No se pueden construir
relaciones verdaderamente pacíficas, incluso dentro de la comunidad internacional,
sin verdad. Allí donde las palabras asumen connotaciones ambiguas y ambivalentes,
y el mundo virtual, con su percepción distorsionada de la realidad, prevalece sin
control, es difícil construir relaciones auténticas, porque decaen las premisas
objetivas y reales de la comunicación”, sostiene. Luego rotula su prédica en estos
términos: “Hay que decir la verdad sobre el hombre y sobre el mundo, recurriendo a
lo que sea necesario, incluso a un lenguaje franco, que inicialmente puede suscitar
alguna incomprensión. La verdad, sin embargo, no se separa nunca de la caridad,
que siempre tiene radicada la preocupación por la vida y el bien de cada hombre y
mujer”.

En medio de la guerra de narrativas que hoy ensordece ¿cómo habremos de
sostener, por sobre el conflicto existencial en avance y en un mundo desasido,
incluso, de las reglas universales de la decencia humana, lo que es vital, “la vida y el
bien de cada hombre y mujer”? El Comité Nobel ha dicho que no habrá paz sin
democracia, refiriéndose a Venezuela, paradigma de la deconstrucción social y
política en Occidente. La exégesis de Oslo, al respecto, dice que, en el siglo XXI la
democracia dejará de ser instrumental al poder y a su formación. Se transformará,
como finalidad por alcanzar, en derecho los pueblos y las naciones a la libertad. La
democracia en libertad, como derecho al conjunto de todos los derechos humanos y
como exigencia de sus deberes correlativos es, al cabo, el astrolabio, el único que
podría justificar la presencia coyuntural de la fuerza dentro de un clima de
incertidumbre que se nos ha hecho tóxico y amenaza estabilizarse.

https://www.elnacional.com/2026/02/el-nuevo-orden-global-y-la-logica-de-la-fuerza/

ver PDF
Copied to clipboard

https://www.digaloahidigital.com/print/pdf/node/13119
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/nuevo-orden-global-la-l%C3%B3gica-la-fuerza&title=El nuevo orden global y la lógica de la fuerza
https://twitter.com/intent/tweet?text=El nuevo orden global y la lógica de la fuerza+https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/nuevo-orden-global-la-l%C3%B3gica-la-fuerza
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/nuevo-orden-global-la-l%C3%B3gica-la-fuerza
mailto:?subject=El nuevo orden global y la lógica de la fuerza&body=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/nuevo-orden-global-la-l%C3%B3gica-la-fuerza



