
La vida como anomalía 

Tiempo de lectura: 9 min.
Fernando Mires
Vie, 10/12/2021 - 18:03

(Alrededor de los libros)

Sinopsis de la novela La Anomalía

El 10 de marzo de 2021 los doscientos cuarenta y tres pasajeros de un avión
procedente de París aterrizan en Nueva York después de pasar por una terrible
tormenta. Ya en tierra, cada uno sigue con su vida. Tres meses más tarde, y contra

https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-vida-anomal%C3%ADa
https://www.digaloahidigital.com/taxonomy/term/1698


toda lógica, un avión idéntico, con los mismos pasajeros y el mismo equipo a bordo,
aparece en el cielo de Nueva York. Nadie se explica este increíble fenómeno que va
a desatar una crisis política, mediática y científica sin precedentes en la que cada
uno de los pasajeros acabará encontrándose cara a cara con una versión distinta de
sí mismos.

Hervé Le Tellier firma una novela brillante, inteligente y virtuosa en la que la lógica
se funde con lo imposible.

De acuerdo a la sinopsis puedo imaginar que la lectura de La Anomalía (premio
Goncourt 2021) podría atraer magnéticamente a los entusiastas de la ciencia ficción.
Aunque a decir verdad, no estoy muy seguro de que pertenezca enteramente a ese
género. De ciencia hay muy poco. Más hay de filosofía, de imaginación sistémica, de
teorías meta-reales. Pero sobre todo, de cinematografía. Efectivamente, la novela se
deja leer como quien ve un film norteamericano de historias entrecruzadas. Pues a
diferencias de esos tiempos lejanos, cuando cineastas se inspiraban en novelas,
cada vez son más los novelistas que recogen sus ideas y materiales de la
cinematografía. Al leer La Anomalía es imposible no pensar en los filmes de Robert
Altman, por ejemplo. Distintas personas en distintos lugares, aisladas entre sí,
comienzan a articular sus episodios de vida, hasta confluir en una historia alucinante
que los subordina a todos. Esa fue la suerte que corrieron Blacke, David, Víctor
Wiesel, André, y varios más.

La historia escuetamente narrada en la sinopsis es el relato de la repetición de un
acontecimiento en el tiempo en un lapso de tres meses. O sea, es una historia -
parece afirmar el autor en contra de lo que cree la mayoría de los historiadores- que
sí se repite. Pero esa repetición requiere de una premisa insoslayable: la de que el
tiempo deje de ser continuo. El escritor francés Hervé Le Tellier nos habla en cambio
de la duplicación de un tiempo que presenta un error de programación entre la
relación que se da entre lo devenido y el devenir. Menudo problema.

Naturalmente, si nos da miedo hundirnos en los pantanos de la metafísica, podemos
seguir leyendo La Anomalía como una novela que nada tiene que ver con “nuestra”
realidad, una, menos que historia, historieta divertida, a la que podemos leer
masticando palomitas para pasar el rato, o para matar al tiempo como dicen los
micro-suicidas quienes en vez de matarse a sí mismos, matan al tiempo.



Al fin y al cabo, cada uno lee a un libro, no como el libro es, sino como uno es.
Podríamos agregar, cada uno es diferente a sí mismo en el momento en que lee un
libro. Podemos imaginar así a un Heráclito moderno que en vez de no bañarse dos
veces en el mismo río, nos dijera: “nunca leemos el mismo libro”. Le Tellier lo dice
mejor: “Ningún autor escribe el libro del lector, ningún lector lee el libro del
escritor”. Como sea, leamos como leamos, no podemos hacerle una finta al tema de
los temas: al del tiempo, al de ser en el tiempo. Es el tema de la novela, en mi
opinión.

Según la novela, el tiempo podría no solo ser continuo, sino también -paradoja-
repetirse en el tiempo. Si esto sucediera, habría que revisar no solo nuestra
concepción de tiempo sino la relación entre ser y tiempo. O lo que es parecido, pero
no igual, la relación entre el espacio, sus objetos y el tiempo. Nada nuevo bajo el sol,
nos dirá alguien. Estaríamos repitiendo en lengua vulgar la discusión de los físicos
del siglo pasado. Pero no, no es eso, no, no es así. La discusión sobre el tiempo
existía mucho antes que Einstein nos iluminara el mate con sus bellas y simples
fórmulas.

San Agustín por ejemplo, fue el primero en formular una premisa que mucho
después harían suya los genios de la física. ¿Qué es el tiempo? se pregunta el
mismo. La respuesta del santo de Hipona está más cerca de Heisenberg que de
Einstein: “Si no me preguntan qué es, lo sé. Si me preguntan qué es, no lo sé”
(Confesiones, Xl). Es decir, el tiempo agustino es objetivo, pero nuestro tiempo, el
que percibimos o medimos, no lo es. Así lo explica el mismo Agustín: “Mido el
tiempo, lo sé; pero ni mido el futuro, que aún no es; ni mido el presente, que no se
extiende por ningún espacio; ni mido el pretérito, que ya no existe. ¿Qué es, pues, lo
que mido?” (Confesiones, Xl). Algo que no sabemos que es, pero avanza en el
tiempo, habría tal vez contestado Stephen Hawkins.

En resumidas palabras, si hablamos del tiempo hablamos de un pasado que no
existe porque ya pasó, de un presente que no existe porque al escribir estas
palabras ya ha pasado y el de un futuro que no existe, porque aún no ha aparecido.
Lo que mide San Agustín, es mi tímida respuesta, no es el tiempo sino SU tiempo, o
más bien, la relación entre él y su tiempo. Hay por lo tanto un tiempo subjetivo y un
tiempo objetivo donde toda medición del tiempo será relativa. Con esa afirmación
nos acercamos a Einstein.



El tiempo es relativo según la noción einstiana. Pero si es relativo, constataría San
Agustín -como si conversara en el tiempo con Einstein- debe haber en algún lugar un
tiempo sin pasado y sin futuro, un tiempo absoluto, uno donde hay un presente puro
o un puro presente. Ese es el tiempo divino, no el de la Ciudad de los Hombres sino
el de la Ciudad de Dios.

Para nosotros, en cambio, no existe el tiempo sin su medición. De tal modo que
podríamos seccionar al tiempo en dos trozos. El tiempo del dios Cronos que es
crono-lógico y el tiempo del Dios Único. Por cierto, el segundo contiene al primero y
no el primero al segundo de tal manera que puede ser posible que ráfagas de luz
que provienen del tiempo eterno se deslicen ocasionalmente en el tiempo terreno,
alterando su dimensionalidad, produciendo trastornos que antes se llamaban
milagros y hoy se llaman anomalías.

Los milagros, efectivamente, son acontecimientos anómalos: anomalías. Y como son
sin causa, nunca podremos entenderlos, solo Dios, si es que en Él creemos (no
parece ser el caso de Le Tellier) Y a veces ni siquiera Dios, si tomamos en serio el
delicioso chiste judío que nos cuenta Le Tellier, ese que dice que Dios lee cada cierto
tiempo la Thora para entender lo que el mismo creó.

Dios no puede errar (aunque si un dios lo puede todo, debería también poder
también errar) pero nosotros sí. Pero no siempre errar es errar. Dijo Kant que errar
es fuente de toda verdad porque gracias al error rectificamos y pensar es rectificar.
Lo dijo también Darwin cuando afirmó que la evolución se explica por mutaciones y
las mutaciones suceden como resultado de errores que alteran los procesos
naturales. Luego, la parte más ficticia de la novela de Le Tellier no sería tan ficticia.
En la programación del tiempo puede haber errores y, el del desdoblamiento de la
novela en dos acontecimientos iguales pero no crónicos, podría ser un error muy
grave. Máxime si consideramos que el tiempo no es un “en sí”.

El tiempo, si existe, existe en un espacio y en relación a un objeto que hace posible
al espacio que a la vez hace posible al tiempo. Por eso el desdoblamiento de un
acontecimiento, según Le Tellier, puede tomar la forma de dos instancias similares
pero superpuestas en lugares diferentes. Mejor dicho: en dos tiempos diferentes
pero con los mismos objetos (avión, pasajeros)

En palabras más precisas: en la supuesta programación, los objetos han sufrido una
dislocación de tiempo y lugar, reapareciendo en dos tiempos y lugares diferentes,



produciéndose situaciones comiquísimas pero también muy dramáticas de
personajes escaneados quienes son los mismos y a la vez no lo son. Esa, la de Le
Tellier es literatura pura, y de la buena. El problema existencial para todos esos
personajes es, sin embargo, no saber si ellos son el original o la fotocopia. O podría
ser –no lo dice Le Tellier sino el autor de estas líneas- que nos estemos haciendo
trampa, aplicando nuestras percepciones del mundo a una realidad que lo
sobrepasa y lo trasciende. Puede ser incluso que estemos concibiendo al tiempo, al
espacio y al objeto, como una trinidad sin unidad, como tres “cosas” diferentes,
cuando solo son tres formas del ser de la unidad así como el Yo de cada uno no pasa
de ser la simple percepción particular de un Yo supremo que vive en la verdad
absoluta del universo y del que no somos ni siquiera la billonésima parte. Una
partícula infinitesimal de un cuerpo eterno que trasciende a todos los espacios y
tiempos habidos y por haber.

Dios santo, a los temas que puede llegar uno con una simple novela con la que solo
queríamos entretenernos “un rato”.

Aparte de la comedia y la tragedia implícita en la relación espacio-tiempo-objeto,
nada puede ocultar que en el desdoblamiento temporal de la novela yace el tema
del no saber por qué ni para qué somos. La incógnita de la condición humana.
¿Somos de verdad o de ficción, somos reales o virtuales? ¿Obedecemos a las leyes
de un programa suprahumano al que nunca tendremos acceso? ¿Es nuestra realidad
una simple ilusión, según la expresión de Nietzsche?

En la realidad, en esa realidad tan simple que nos rodea, hay un programa,
sospecha Le Tellier. Creo entenderlo: las aves migratorias, por ejemplo, nos
muestran en bellísima precisión la programación a la que ellas están sometidas por
el rigor de su propia naturaleza. El vuelo, la dirección que emprenderán en el cambio
de las estaciones climáticas, precede a la existencia carnal de esas aves. O como
dice casi genialmente Le Tellier “la existencia precede a la esencia”.

Si estamos programados o nos ha sido conferido además el rol de la programación
no solo digital sino sobre todo espiritual, podría ser una posibilidad. Pero Le Tellier
no da ni intenta dar respuesta a ninguna de nuestras inquietudes. Las deja estar ahí,
simplemente. En ese sentido, es un escritor honesto, consigo y con sus lectores. Y al
fin y al cabo, él es “solo un novelista”. No escribe para darnos explicaciones, ni
mucho menos soluciones.



Su única tesis, formulada no por casualidad en las primeras páginas de su libro, es
que una particularidad del ser humano es la de percibir que está rodeado por
realidades incomprensibles. En las palabras textuales del autor: “Hay algo admirable
que supera siempre el conocimiento, a la inteligencia, e incluso al genio: la
incomprensión”. Con ese no-comprender hemos de vivir. Y, al fin y al cabo, deduce
Le Tellier, si somos reales o virtuales, nada cambia en nuestra vida. ¿Qué importa
saber si el amor que siento por ti es una invención, si de verdad siento que te amo?
podría decir alguien que ha aprendido a amar de acuerdo a códigos cultural y
socialmente establecidos.

“El amor evita al menos tener que buscarle continuamente un sentido a la vida”,
apunta Le Tellier. Una frase conformista, sin duda. Pero plena de sentido. Podríamos
reformularla así: vivir es inventarnos cosas para evitar preguntarnos acerca del
sentido de las invenciones de las cosas que somos y nos rodean. ¿La vida es
entonces una anomalía? No lo sé. Pero por lo menos -en eso podríamos estar de
acuerdo- es un milagro.

Esa es la novela que leí, La Anomalía de Hervé Le Tellier. Seguramente otros
lectores leerán en el mismo libro, otra novela. Leer, al fin, es pensar alrededor del
libro que leemos.

9 de diciembre 2021

Polis

https://polisfmires.blogspot.com/2021/12/fernando-mires-la-vida-como-ano...

ver PDF
Copied to clipboard

https://polisfmires.blogspot.com/2021/12/fernando-mires-la-vida-como-anomalia_9.html?utm_source=feedburner&utm_medium=email
https://www.digaloahidigital.com/print/pdf/node/3328
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-vida-anomal%C3%ADa&title=La vida como anomalía
https://twitter.com/intent/tweet?text=La vida como anomalía+https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-vida-anomal%C3%ADa
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-vida-anomal%C3%ADa
mailto:?subject=La vida como anomalía&body=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/la-vida-anomal%C3%ADa

