
Destituir y constituir: el concepto de pueblo en la
política 

Tiempo de lectura: 15 min.
Mar, 23/08/2016 - 17:09

¿Cuándo un pueblo se hace pueblo?

Una de las dificultades para entender a un pueblo como algo “no hecho” sino como
algo que “se hace” reside en la identificación, las más de las veces retórica, entre
pueblo y nación. Más grande es la dificultad si se toma en cuenta que desde el
punto de vista de la nación el pueblo está formado por todos los con-nacionales y en

https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/destituir-constituir-concepto-pueblo-la-pol%C3%ADtica
https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/destituir-constituir-concepto-pueblo-la-pol%C3%ADtica


su expresión jurídica estatal, por todos los con-ciudadanos. Luego, si la nación es
indivisible, el pueblo también lo sería.

Ese criterio de pueblo-nación no puede, sin embargo, ser asumido por ninguna
teoría política moderna. La razón es que la política actúa siempre sobre un campo
divisible poblado de conflictos y antagonismos. Sin divisibilidad no hay política. Por
lo mismo, el pueblo en política es, y debe ser –a diferencia del pueblo-nación- un
pueblo dividido. Usando un ejemplo extremo se puede decir que el pueblo de los
fascistas no puede ser el mismo que el pueblo de los demócratas, ni al revés
tampoco.

En términos no políticos, el pueblo político al ser confundido con los conceptos de
nacionalidad, ciudadanía, etnia e incluso raza, opera en el imaginario colectivo como
un pueblo fundador, es decir, como un pueblo histórico. En cambio, desde la
perspectiva del pensamiento político, el pueblo histórico no existe como tal y en su
lugar aparece un pueblo en su historia, historia que al ser historia va mutando de
modo incesante. Podríamos decir, por lo tanto, que el pueblo no-político es un
pueblo estático y el pueblo político es un pueblo activo, en constante
transformación. En breve: “un pueblo que se hace pueblo”.

La noción de un pueblo que se hace puede ser ejemplificada a partir de un estudio
realizado por Sigmund Freud relativo al momento de fundación del pueblo judío
durante el largo periodo del Éxodo. En los tres ensayos contenidos en su última obra
“Moisés y la religión monoteísta” (1934-1938), dejando de lado especulaciones
relativas a la nacionalidad de Moisés, según Freud un noble egipcio perteneciente a
la corte del faraón monoteísta Akenaton, derrocado por el “partido politeísta”– la
idea freudiana es que no fue el pueblo judío el que realizó el “éxodo” sino el “éxodo”
hizo posible al pueblo judío. Tesis que encuentra ciertos fundamentos en la propia
narración bíblica. Pues a través del largo viaje, los emigrantes pre-judíos fueron
creando reglamentos (mandamientos), estructuras, jerarquías e instituciones que le
permitieron constituirse como pueblo antes de ser nación.

En cierto sentido –eso no lo dice Freud pero es deducible de sus sugestivos ensayos-
antes de que el pueblo judío fuera un pueblo religioso fue un pueblo político y como
tal fue constituido a partir de múltiples y violentas luchas de poder las que adquirían
–no podía ser de otro modo- un formato religioso (idolatría vs. monoteísmo, por
ejemplo). El concepto de pueblo religioso es, por lo tanto, una variante del concepto
de pueblo histórico (o pueblo fundacional).



Benedicto XVl, como es sabido, propuso, en analogía al pueblo judío hablar del
“pueblo cristiano”. Pero en cualquiera de los dos casos el pueblo religioso no puede
ser un pueblo político. La razón es obvia: en un pueblo político caben los miembros
de todas las religiones y confesiones habidas y por haber.

Un pueblo histórico y/o religioso pudo haber sido en sus orígenes un pueblo político.
Pero desde el momento en que “pasa a la historia”, deja de ser político. El pueblo
político es, en cambio, un pueblo “haciendo su historia”. Eso no quiere decir que en
política no exista cierta recurrencia a la noción de pueblo histórico (fundacional),
pero solo con el objetivo de reafirmar la existencia de un pueblo político.

Ahora, en la teoría política moderna –esencialmente contractual- el concepto de
pueblo opera como una premisa ficticia o principio regulativo cuya función es dar
sentido al acto constituyente originario (Hans Kelsen, Teoría general del Derecho y
el Estado) Un ejemplo: la Constitución de los EE UU en su preámbulo 1787 dice:
Nosotros, el pueblo de los Estados Unidos.

El pueblo constituye y destituye

Evidentemente, la Constitución norteamericana no fue dictada por el pueblo pero se
sustenta sobre el principio que da sentido al acto constituyente en donde el pueblo
actúa (de modo ficticio) como agente fundador. Siguiendo a Kelsen y en cierto modo
a la idea del velo de la ignorancia de John Rawls (Teoría de la Justicia), las premisas
constitucionales, si bien siendo ficticias o imaginarias, cumplen el papel de regular el
sentido mismo de la Constitución. Así puede ser posible que el pueblo “de carne y
hueso” no actúe como agencia fundadora de un pueblo, pero sí es introducido en
una Constitución como agente fundacional, el pueblo “de carne y hueso” puede ser
activado en cualquier momento.

Para seguir con el ejemplo norteamericano, sabemos que en la Declaración de
Independencia de 1776 fue establecido que “todos los hombres han sido creados
iguales” pese a que no todos los hombres –sobre todo los esclavos negros- eran
iguales en la recién fundada nación. Pero dicha frase confirió posteriormente al
partido anti-esclavista del norte una vía constitucional sobre la cual hizo transitar
sus demandas. Por esa misma razón, cuando Obama fue elegido presidente, el
principio de la igualdad ante la ley, plenamente activado, dejó de ser una ficción y
se convirtió en realidad. Así sucede con el principio del pueblo como agente
constitucional. Dicho principio regulativo aplicado sin el pueblo puede ser usado a



posteriori por el pueblo el que a la vez se convierte en pueblo en defensa de ese
mismo principio.

El pueblo es quien constituye. Esa fue la definición del jurista Carl Schmitt en su libro
Teoría de la Constitución (1928) En palabras breves, el pueblo es político, según
Schmitt, cuando asume su plena soberanía.

La noción del pueblo soberano –básicamente contractual- asumida por Schmitt en
1928 contrasta, sin embargo, con la expresada de modo radicalmente taxativo en su
libro Teología Política publicado en 1922. La premisa de Schmitt en ese texto era:
Soberano es quien decide sobre el estado de excepción.

Según esa primera acepción, el muy hobbesiano Schmitt entiende a la soberanía
como una atribución derivada del uso de la fuerza. Schmitt, efectivamente, no
confería en 1922 importancia a la diferencia entre dominación militar y hegemonía
política. Tampoco al concepto de mayoría, tan decisivo para Hannah Arendt en la
génesis del poder político (Violencia y Poder). Para el Schmitt de 1922 la soberanía
se deduce simplemente del poder y el poder de la violencia. Esa fue la razón por la
cual los teóricos políticos dedicados a dar fundamento ideológico a regímenes
dictatoriales han abrazado con entusiasmo la tesis schmittiana de 1922
desconociendo la de 1928. No podemos olvidar por ejemplo que Jaime Guzmán. el
filósofo político de la dictadura de Pinochet, seguía a pies juntillas las tesis
formuladas por Schmitt en sus libros Teología Política y La Dictadura desconociendo
por completo la tesis del pueblo como soberano expuestas por el mismo Schmitt en
1928.

Por cierto, Schmitt, a diferencia de Arendt, nunca fue un demócrata. Cuando en
1928 acepta la tesis de que el pueblo es quien constituye reconoce simplemente
que el pueblo puede ser poder constituyente pero a la vez no niega la posibilidad de
que ese poder también pueda derivar del principio monárquico el que bajo la
categoría Führerprinzip (principio del líder) puso Schmitt al servicio de la
Constitución nacional-socialista de 1933. No obstante, como el principio monárquico
no puede ser traspasable a ningún principio civil pues el poder del monarca proviene
teóricamente de Dios, la vinculación establecida por Schmitt fue la de líder y pueblo
entendiendo al pueblo como una proyección “hacia abajo” del soberano
constituyente representado en el Führer (Hitler).

Yo soy el pueblo



El dictador, de acuerdo al Führerprinzip se arroga no un poder divino pero sí el poder
del pueblo. Él es el pueblo. Nos explicamos entonces por qué Napoleón declaró en
un discurso Yo soy el poder constituyente. Frase dicha en contraposición a la de El
Estado soy yo formulada por Luis XlV. En otras palabras lo que Napoleón dijo fue: Yo
soy el pueblo. De más está decir que ese principio, el napoleónico, ha hecho escuela
entre los filósofos de las dictaduras desde el español Donoso Cortés, el alemán Carl
Schmitt, hasta llegar en América Latina a ser representado en personas como el
dominicano Joaquín Balaguer, el chileno Jaime Guzmán y el argentino Norberto
Ceresole.

El pueblo, para los filósofos de las dictaduras es una prolongación de la persona del
dictador. El dictador en lugar de ser representante del pueblo convierte al pueblo en
representación de la voluntad general (Rousseau) encarnada en el Partido, en el
Máximo Líder, en el Caudillo. Ahí reside la índole populista de la mayoría de las
modernas dictaduras. Sean los comunistas, sean los actuales autócratas
eurasiáticos (Putin y Erdogan), sean los neo-dictadorzuelos latinoamericanos
(Ortega, Maduro), todos reclaman para sí la representación absoluta y total del
pueblo.

No obstante, si aceptamos la premisa del Schmitt de 1928 –no hay razones para no
hacerlo– el pueblo, en tanto poder constituyente, puede ser, por lo mismo, poder
destituyente. Más todavía si consideramos que todo acto constituyente supone un
previo acto destituyente. Así, el pueblo, al ser el agente que convoca, es también el
que revoca.

Llevemos ahora la tesis del Schmitt de 1928 hasta sus últimas consecuencias. Si el
pueblo constituyente es destituyente, el pueblo cuando destituye no puede ser un
principio regulador ni ficticio ni imaginario como en muchos casos es el pueblo
constituyente. Para destituir debe ser en primera línea un pueblo “de carne y hueso”
pues un pueblo como principio regulador no puede destituir a nadie. En otras
palabras, nunca un pueblo es más pueblo que durante el acto de la destitución. A
través de ese acto, la letra se hace cuerpo, el espíritu se hace realidad y el pueblo
se hace pueblo. La soberanía tácita del pueblo se convierte en soberanía manifiesta
durante el acto de destitución o revocación. Más todavía: un pueblo que no puede
destituir tampoco puede -en términos reales y no ficticios- constituir.

No en el poder constituyente sino en el destituyente se expresa -repetimos- la
noción de la soberanía popular. El acto destituyente puede ser llevado a cabo



mediante el simple proceso electoral o de acuerdo a normas constitucionales. Pero
si ese acto es negado serán abiertas las compuertas para activar el derecho natural
a la desobediencia y a la rebelión.

No antes del acto destituyente sino durante, el pueblo actúa como instancia política
plenamente soberana. Por lo mismo, si deja de actuar como soberano activo
(constituyendo, destituyendo, eligiendo) el pueblo vuelve a su condición pasiva y se
convierte en pueblo histórico o simbólico, en pueblo demográfico o población, en
pueblo jurídico (ciudadanía) e incluso en “masa” cuando el lugar del soberano es
usurpado por otro agente político (monarquía, dictadura, líder máximo).

El principio Fuenteovejuna

Tal vez una de las mejores documentaciones que muestran como la soberanía
destituyente se hace presente en un pueblo lo encontramos en la era pre-política de
España documentado en la legendaria obra de teatro escrita por Lope de Vega:
Fuenteovejuna (1612).

El tiranicidio cometido en la persona del Comendador de Calatrava fue asumido por
el pueblo de Fuenteovejuna en su conjunto. Nadie delató, aún bajo tortura, al
ejecutor. El pueblo se hizo pueblo a través de la solidaridad colectiva, esto es, a
partir de la formación de un “nosotros constitutivo” aparecido como consecuencia
de la negación física a la tiranía.

- ¿Quién mató al Comendador?

- Fuenteovejuna, Señor

- ¿Quién es Fuenteovejuna?

- Todo el pueblo a una.

La negación a la tiranía aparece en Fuenteovejuna a través de un tiranicidio así
como después en Francia apareció a través de un regicidio. En ambos casos la
soberanía del pueblo se expresa en el acto pre-político de la negación física del
representante del poder. No obstante, en la era política –se supone, es la que
vivimos- la negación de la tiranía no pasa necesariamente por la eliminación física
del tirano sino por su simple destitución.



En las repúblicas parlamentarias basta la simple mayoría en el parlamento para que
un mandatario legal y legítimo cese en sus funciones. En algunos regímenes
presidencialistas los mandatarios pueden cesar cuando dos poderes del Estado, el
judicial y el parlamentario, se unen en contra del ejecutivo o simplemente cuando
son puestos en práctica los dispositivos revocatorios inscritos en la misma
Constitución.

Cuando no existe separación de poderes y a la vez son cerradas las posibilidades
revocatorias inscritas en la constitución, solo quedaría el camino de la destitución
mediante la recurrencia al derecho natural a la rebelión. Así ocurrió en 1989-1990
en las llamadas “democracias populares” dependientes de la URSS. En la mayoría
de ellas la Nomenclatura fue destituida mediante la acción de masivas rebeliones
populares. Pero solo en Rumania el dictador fue ejecutado. El espíritu de la
soberanía popular políticamente organizada mediante el acto de la destitución –es
decir, el principio Fuenteovejuna- prevaleció en todos esos países.

Quizás no hay mejor ejemplo para ilustrar como el principio Fuenteovejuna continúa
vigente en la modernidad que ese grito colectivo surgido en las manifestaciones de
los días lunes en la RDA de 1989/1990: Nosotros somos el pueblo.

En esa simple frase está condensada toda la teoría del pueblo político aparecida de
modo embrionario en la magistral obra de Lope de Vega. Nosotros significa,
nosotros somos la mayoría y no ustedes (la Nomenclatura, la minoría)

La “nosotridad” opera entonces como agente divisorio entre el pueblo y los que
ejercen soberanía en nombre del pueblo. A través de la negación del poder de los
otros, el nosotros alemán se hizo pueblo soberano reclamando para sí la soberanía
ejercida en nombre del pueblo por una minoría dictatorial Y asumiendo su soberanía,
el pueblo se convirtió en destituyente y por lo mismo en constituyente.

Por cierto, no en todas las destituciones presidenciales, por muy constitucionales
que sean, el pueblo actúa como poder destituyente. En América Latina tenemos
algunos ejemplos en las destituciones de Alberto Fujimori en Perú (2000), de Manuel
Zelaya en Honduras (2009), de Fernando Lugo en Paraguay (2012) y en menor
medida en la de Dilma Rouseff en Brasil (2015). En todas ellas, el pueblo si es que
actuó, lo hizo recurriendo al principio de delegación.

Distinto fue el caso de la destitución de Pinochet. En Chile, durante el legendario
plebiscitito de 1988 se dio una combinación entre pueblo destituyente y una vía



inscrita en la propia Constitución.

En el curso del plebiscito chileno se enfrentaron dos poderes, el constituyente
basado en el Führerprinzip de acuerdo al cual el pueblo actúa como prolongación del
poder del Estado representado en un caudillo y el destituyente, convertido en
pueblo mediante el voto del NO. El triunfo del pueblo destituyente pasó a ser
constituyente solo después del retiro del dictador. En cierto sentido el NO a la
prolongación del mandato presidencial de Pinochet fue la representación gramatical
de una rebelión constitucional.

El pueblo, en suma, es pueblo político cuando revoca (destituye) y convoca
(constituye). En ese mismo orden.

Post-scriptum para (e)lectores venezolanos

De la misma manera que en el Chile de 1988, en la Venezuela de 2016 tiene lugar
un enfrentamiento de poderes entre el Führerprinzip (principio del caudillo) y el
principio del pueblo destituyente (principio Fuenteovejuna).

El principio caudillesco ya no puede ser poder constituyente entre otras cosas
porque en Venezuela ya no hay caudillo (Führer). Chávez es un cadáver biológico y
Maduro un cadáver político. Ya no hay fuerza, razón ni lógica que constituya al
“pueblo chavista”. Solo resta la razón de la fuerza representada en el ejército. En la
Venezuela de hoy solo rige el poder de las armas. De ahí que el revocatorio es la
única alternativa para restaurar la democracia. Así lo han entendido incluso sectores
ayer afines al chavismo quienes, con toda la razón del mundo, no quieren pasar a la
historia como subordinados de una dictadura militar; con o sin Maduro.

El RR16 adoptado por el conjunto de la oposición para hacer válida la destitución del
gobierno y del régimen que representa, está inscrito en la propia Constitución. Todo
intento por invalidar, desconocer o retrasar el RR16 es, por lo tanto, anti-
constitucional.

El pueblo del Revocatorio actúa en primera línea en defensa de la Constitución. En
segunda, de las instituciones que la representan (Asamblea Nacional entre otras) y
en tercera, de la vía electoral como medio y forma para acceder al gobierno. Al lado
del RR16 se encuentra la legalidad institucional, la legitimidad popular y la mayoría
nacional. Esas son razones por las cuales el llamado al RR 16 no puede ser
comparado con otras alternativas de protesta popular como las que tuvieron lugar



en Venezuela en Febrero del 2014.

El llamado del 2016 no solo es constitucional. Además, es constitucionalista. No solo
es legítimo. Además, es legal. No surge después de ninguna derrota electoral (como
fueron las elecciones municipales de 2013) sino después de la aplastante victoria
del 6-D del 2015. No emerge desde una oposición dividida sino de una que ha
alcanzado el máximo punto de unidad. En otras palabras, el RR16 no solo es fuerza
mayoritaria. Es también la principal fuerza hegemónica del país. Este último punto
hay que subrayarlo pues si bien no toda mayoría es hegemónica, toda hegemonía
debe ser mayoritaria.

El RR16 obedece a la lógica de una última ratio. Luego, su legitimidad no proviene
solo del hecho de que la gran mayoría del país lo aprueba. Si así fuera, sentaría un
peligroso precedente para el futuro pues cada gobernante podría ser destituido cada
vez que pierda la mayoría electoral.

El RR16 debe ser puesto en práctica no porque proviene de la mayoría, sino por una
razón de extrema urgencia, a saber: que todas las alternativas para que el gobierno
hubiera enmendado su rumbo anti-constitucional ya han sido agotadas. La
necesidad del RR16 surgió recién con fuerza cuando estuvo claro que el gobierno
Maduro intenta clausurar a la AN mediante usos ilícitos, confiriendo poder legislativo
al oficialista TSJ.

El Parlamento, con todos sus defectos, es la voz del pueblo. No solamente es el
órgano destinado a promulgar leyes. Es antes que nada el centro del debate y por lo
mismo del diálogo entre las diversas fuerzas que constituyen a la política de una
nación. Es por eso que la democracia de nuestro tiempo es y debe ser
parlamentaria. Sin parlamento no hay democracia. El parlamento es –dicho de modo
taxativo- la democracia. Luchar por la vigencia del Parlamento no significa solo
defender las voces de las mayorías sino también la de las minorías, incluyendo
también a las del chavismo.

El régimen que representa Maduro ha provocado el más grande desastre económico
que conoce la historia de su país, ha anulado la independencia de los poderes
públicos, ha militarizado el poder político y hoy pretende desconocer al propio
sistema electoral que lo llevó al poder, es decir, al pueblo como poder constituyente.

Por esas razones, y no solo por haber perdido la mayoría, Maduro y su régimen
deben ser revocados. En nombre del pueblo, de la Constitución y de las Leyes.



http://polisfmires.blogspot.com/2016/08/fernando-mires-destituir-y-constituir.html

21 Agosto 2016

ver PDF
Copied to clipboard

http://polisfmires.blogspot.com/2016/08/fernando-mires-destituir-y-constituir.html
https://www.digaloahidigital.com/print/pdf/node/8714
https://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/destituir-constituir-concepto-pueblo-la-pol%C3%ADtica&title=Destituir y constituir: el concepto de pueblo en la política
https://twitter.com/intent/tweet?text=Destituir y constituir: el concepto de pueblo en la política+https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/destituir-constituir-concepto-pueblo-la-pol%C3%ADtica
https://wa.me/?text=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/destituir-constituir-concepto-pueblo-la-pol%C3%ADtica
mailto:?subject=Destituir y constituir: el concepto de pueblo en la política&body=https://www.digaloahidigital.com/art%C3%ADculo/destituir-constituir-concepto-pueblo-la-pol%C3%ADtica

